

اثبات النبوة  
في  
(تحقيق النبوة)

ابن ربانی مجدد الافت ثانی حضرت شیخ احمد فاروقی قدس سرہ  
مع ارد ذرجمہ

ناشر

ادارہ مجددیہ ۵۷۔ ایج. ناظم آباد۔ کراچی



# إثبات النبوة

في  
(تحقيق النبوة)

از  
امام ربانی مجدد الف ثانی حضرت شیخ احمد فاروقی قدس سرہ  
مع اردو ترجمہ

حافظ عبید اللہ طا ہری

باہتمام  
ادارہ مجددیہ ۲۵۔ ایج۔ ناظم آباد۔ کراچی

مطبوع : احمد برادرس۔ ناظم آباد۔

## فہست مصائب

| نمبر شمار | عنوانات                                                                           | صفیان<br>عین حق اور درجہ |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ۱         | حضرت مجید الدین شافعی قدس سرہ کے دستِ بارک کا تحریر شدہ کتب کا علیٰ نوٹو۔         | ۳۰                       |
| ۲         | عرض ناشر                                                                          | ۲                        |
| ۳         | مقدمہ از حضرت داکٹر غلام مصطفیٰ خاں مبارکہ ظل الالعالی سابق صدر اسلام و مذکور بود | ۵                        |
| ۴         | اثباتات المبتوءة                                                                  | ۵۳ ۹                     |
| ۵         | البحث الاول فی التحقیق فی معنی النبوة پہلی بحث نبوت کے معنی کی تحقیق میں          | ۵۹ ۱۳                    |
| ۶         | البحث الثاني فی المعجزہ - دوسرا بحث معجزہ کے بیان میں۔                            | ۶۲ ۱۶                    |
| ۷         | المقالۃ الاولی و قیہ اسلامکان - پہلا مقام اول اس میں روسلک میں۔                   | ۷۰ ۲۲                    |
| ۸         | اعراض المکرین - منکرین کے اعتراضات                                                | ۷۶ ۲۵                    |
| ۹         | حکمت البعثۃ والشرائع - بعثت اور شریعتوں کی حکمت                                   | ۷۸ ۲۸                    |
| ۱۰        | المسک الثاني فی اثباتات نبوت خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم                     | ۷۹                       |
| ۱۱        | دوسرے المسک خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے اثباتات میں۔              | ۹۴ ۳۱                    |
| ۱۲        | وجہ اثباتات النبوة - اثباتات النبوة کی صورتیں                                     | ۹۹ ۳۳                    |
| ۱۳        | وجہ اعجاز القرآن - اعجاز القرآن کی صورتیں -                                       | ۸۲                       |
| ۱۴        | اثباتات المقادیر فی اعجاز القرآن                                                  | ۱۰۱                      |
| ۱۵        | قرآن کریم کے اعجاز میں قدر کرنے والوں کے کچھ مصائب اور اعتراضات۔                  |                          |

عصرِ کم الله بجا نه الا میتین بمن ایک  
بجوتِ جد کم الایم و بفیضِ عذر الکفرین  
و اشیائیات

حال اندیشی نموده تعالیٰ حل جراید احسان الاله  
نمی داند که احسان شما را بگرام حسان خانمانه نهاده  
از آنکه در اوقایات نیکت بدعای سلامتی در اینین طبقه  
باشد الحمد لله سبحانہ واللهم کاریخنی ل فویت پیشدا  
و احسان دیگر که لایقی مخافف است موعظه وزندگانی  
اگر در مرض مقول باقاعدہ پیر غنی است فناست و بخاطر  
خلاصه مراجعت و زیدع لفایخ افتلاط و انساط و احلاط  
و ادب اباب فرشح ارت تبریز و نشریع مریوط اسلامون  
حق اهل سنه و جماعت است که فرقه ناجیہ ایضاً میان  
سازمان اسلامیه نجات بن مساجعه این بزرگواران  
محال است و قلایح ای ای ساع ای ای ایها همچشم دلائل  
ونعلی کشته بر رحمت خداست که احتمال خلف ندارد  
در کسر علوم شروع کشته بر این خود دلم از صراحت  
این بزرگواران جد الفتن است صحبت لوازم فاند  
باید در نعمت و محی است اور راز هر اتفاق باید ای اکابر خلائق  
علانی یا باک از هر فرقه که باشند لصوص درین امور و میان  
صحبت اینها نیز از ضروری است این ایمه فتنه ضد  
که در دین پیغمبر ارشد است از رسولی (پیغمبر) است که بورده  
دینیوی افراد فرقه را بر باد داده اند اولنک اینها کشروا  
الصلام بالهدی فائزیت بتجارتهم و ما کافی مسیدین  
المیسیں لعنی را کشته و پر که آئسعود و فلانی ایمال  
نکسته این دوست از اعنوآ او اصول کوتاه گردید

حضرت میرزا الف ثانی قدر مروکه درست مبارک که عکسی فوتو

## عرض ناشر

حضرت مجید الف ثانی قدس سرہ الغریب کا پیش نظر سالم مخدومی حضرت  
 ڈاکٹر علام مصطفیٰ خاں صاحب مظلوم العالی سائب صدر شعبہ اردو سندھ یونیورسٹی  
 جید آباد سے ۱۹۸۲ء ہیں پہلی بار شائع کیا تھا چونکہ عرصے نایاب تھا جسے حضرت ہوش  
 کی اجازت سے اس کی اشاعت کی سعادت اس عاجز کو حاصل ہوئی ہے، فاتحہ  
 اس دوسرے ایڈیشن کی اشاعت کے موقع پر بھی محترم مولانا ابوالفتح  
 صفیر الدین صاحب مظلوم نے از راه شفت و غایت عربی متن اور اس کے ترجیح کی  
 بہت محنت سے نظر ثانی فرمائے کہ ضروری تصحیح فرمائی۔ بعد ازاں محترم مولانا  
 محمد زین العابدین صاحب مجیدی چاگامی نے بھی غایت و توازن فرمائے  
 محنت سے ہر زید تصحیح فرمائی۔ عاجز ان حضرات کا بہت منون و مشکور ہے۔  
 حق سچا، تعالیٰ اس محنت و کاوش پر ان حضرات کو دنلوں جہاں میں بیش از  
 بیش جزئے خیر عطا فرمائے۔ آئین

احقر محمد علی عفی عنہ  
 ادارہ جگہ دیہ

۵۷، ایچ، ناظم آباد

کراچی

۱۹۸۲ء  
۱۴۰۳ھ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## مقدمة

امتنانی کا ناکھ لاطھ شرک و احسان ہے کہ حضرت امام ربانی مجید الفتنی قدس سرہ کے نایاب رسال اثبات النبوہ کو بیلی بار شائع کر کر کی سعادت حاصل کی جامہ ہی ہے۔ اکبر ۹۹۵ھ سے ۱۰۰۴ھ تک لاہور میں بے اور اس سے پہلے وہ آگرہ میں تھا۔ حضرت مجید الفتنی قدس سرہ (۹۹۶ھ - ۱۰۰۳ھ) قریب ۲۰-۲۲ سال کی عمر میں آگرہ تشریف لے گئے تھے۔ وہی فیضی اپنی بے نقط تفسیر و اوضاع الائام لکھ رہا تھا جس کے لئے حضرت علیہ الرحمۃ برستہ ایک بے نقط عبارت مرحت فرمائی تھی۔ وہ تفسیر تظہرانی کے بعد (بدایوی ۹۹۷ھ - ۱۰۰۳ھ) میں مکمل ہوئی۔ ابوالفضل اور فیضی بکد ان کے باپ طلامبارک ناگوری کی وجہ سے دین اور پھر "تبوت" پر اعراضات ۹۸۴ھ

(بدایوی ۹۹۷ھ) شروع ہو چکے تھے اور ہبے دین مصنفوں نے اپنی تصانیف سے نعت خارج کردی تھی۔ اپنی ایام میں ابوالفضل نے حضرت مجید الفتنی علیہ الرحمۃ کی موجودگی میں حضرت امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کو "نا منقول" کہا تھا اور آپ بے تلب ہو گئے تھے۔ علماء حنفی کا خلاصہ یافت ۹۹۹ھ سے شروع کر دیا گیا تھا (بدایوی ۹۹۱، ۹۹۲، ۹۹۳، ۹۹۴، ۹۹۵، ۹۹۶، ۹۹۷، ۹۹۸، ۹۹۹، ۱۰۰۰، ۱۰۰۱، ۱۰۰۲، ۱۰۰۳، ۱۰۰۴، ۱۰۰۵، ۱۰۰۶، ۱۰۰۷، ۱۰۰۸، ۱۰۰۹، ۱۰۰۱۰، ۱۰۰۱۱، ۱۰۰۱۲، ۱۰۰۱۳، ۱۰۰۱۴، ۱۰۰۱۵، ۱۰۰۱۶، ۱۰۰۱۷، ۱۰۰۱۸، ۱۰۰۱۹، ۱۰۰۲۰، ۱۰۰۲۱، ۱۰۰۲۲، ۱۰۰۲۳، ۱۰۰۲۴، ۱۰۰۲۵، ۱۰۰۲۶، ۱۰۰۲۷، ۱۰۰۲۸، ۱۰۰۲۹، ۱۰۰۳۰، ۱۰۰۳۱، ۱۰۰۳۲، ۱۰۰۳۳، ۱۰۰۳۴، ۱۰۰۳۵، ۱۰۰۳۶، ۱۰۰۳۷، ۱۰۰۳۸، ۱۰۰۳۹، ۱۰۰۴۰، ۱۰۰۴۱، ۱۰۰۴۲، ۱۰۰۴۳، ۱۰۰۴۴، ۱۰۰۴۵، ۱۰۰۴۶، ۱۰۰۴۷، ۱۰۰۴۸، ۱۰۰۴۹، ۱۰۰۵۰، ۱۰۰۵۱، ۱۰۰۵۲، ۱۰۰۵۳، ۱۰۰۵۴، ۱۰۰۵۵، ۱۰۰۵۶، ۱۰۰۵۷، ۱۰۰۵۸، ۱۰۰۵۹، ۱۰۰۶۰، ۱۰۰۶۱، ۱۰۰۶۲، ۱۰۰۶۳، ۱۰۰۶۴، ۱۰۰۶۵، ۱۰۰۶۶، ۱۰۰۶۷، ۱۰۰۶۸، ۱۰۰۶۹، ۱۰۰۷۰، ۱۰۰۷۱، ۱۰۰۷۲، ۱۰۰۷۳، ۱۰۰۷۴، ۱۰۰۷۵، ۱۰۰۷۶، ۱۰۰۷۷، ۱۰۰۷۸، ۱۰۰۷۹، ۱۰۰۸۰، ۱۰۰۸۱، ۱۰۰۸۲، ۱۰۰۸۳، ۱۰۰۸۴، ۱۰۰۸۵، ۱۰۰۸۶، ۱۰۰۸۷، ۱۰۰۸۸، ۱۰۰۸۹، ۱۰۰۸۱۰، ۱۰۰۸۱۱، ۱۰۰۸۱۲، ۱۰۰۸۱۳، ۱۰۰۸۱۴، ۱۰۰۸۱۵، ۱۰۰۸۱۶، ۱۰۰۸۱۷، ۱۰۰۸۱۸، ۱۰۰۸۱۹، ۱۰۰۸۲۰، ۱۰۰۸۲۱، ۱۰۰۸۲۲، ۱۰۰۸۲۳، ۱۰۰۸۲۴، ۱۰۰۸۲۵، ۱۰۰۸۲۶، ۱۰۰۸۲۷، ۱۰۰۸۲۸، ۱۰۰۸۲۹، ۱۰۰۸۳۰، ۱۰۰۸۳۱، ۱۰۰۸۳۲، ۱۰۰۸۳۳، ۱۰۰۸۳۴، ۱۰۰۸۳۵، ۱۰۰۸۳۶، ۱۰۰۸۳۷، ۱۰۰۸۳۸، ۱۰۰۸۳۹، ۱۰۰۸۴۰، ۱۰۰۸۴۱، ۱۰۰۸۴۲، ۱۰۰۸۴۳، ۱۰۰۸۴۴، ۱۰۰۸۴۵، ۱۰۰۸۴۶، ۱۰۰۸۴۷، ۱۰۰۸۴۸، ۱۰۰۸۴۹، ۱۰۰۸۴۱۰، ۱۰۰۸۴۱۱، ۱۰۰۸۴۱۲، ۱۰۰۸۴۱۳، ۱۰۰۸۴۱۴، ۱۰۰۸۴۱۵، ۱۰۰۸۴۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷، ۱۰۰۸۴۱۸، ۱۰۰۸۴۱۹، ۱۰۰۸۴۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۲۴، ۱۰۰۸۴۱۲۵، ۱۰۰۸۴۱۲۶، ۱۰۰۸۴۱۲۷، ۱۰۰۸۴۱۲۸، ۱۰۰۸۴۱۲۹، ۱۰۰۸۴۱۳۰، ۱۰۰۸۴۱۳۱، ۱۰۰۸۴۱۳۲، ۱۰۰۸۴۱۳۳، ۱۰۰۸۴۱۳۴، ۱۰۰۸۴۱۳۵، ۱۰۰۸۴۱۳۶، ۱۰۰۸۴۱۳۷، ۱۰۰۸۴۱۳۸، ۱۰۰۸۴۱۳۹، ۱۰۰۸۴۱۴۰، ۱۰۰۸۴۱۴۱، ۱۰۰۸۴۱۴۲، ۱۰۰۸۴۱۴۳، ۱۰۰۸۴۱۴۴، ۱۰۰۸۴۱۴۵، ۱۰۰۸۴۱۴۶، ۱۰۰۸۴۱۴۷، ۱۰۰۸۴۱۴۸، ۱۰۰۸۴۱۴۹، ۱۰۰۸۴۱۵۰، ۱۰۰۸۴۱۵۱، ۱۰۰۸۴۱۵۲، ۱۰۰۸۴۱۵۳، ۱۰۰۸۴۱۵۴، ۱۰۰۸۴۱۵۵، ۱۰۰۸۴۱۵۶، ۱۰۰۸۴۱۵۷، ۱۰۰۸۴۱۵۸، ۱۰۰۸۴۱۵۹، ۱۰۰۸۴۱۶۰، ۱۰۰۸۴۱۶۱، ۱۰۰۸۴۱۶۲، ۱۰۰۸۴۱۶۳، ۱۰۰۸۴۱۶۴، ۱۰۰۸۴۱۶۵، ۱۰۰۸۴۱۶۶، ۱۰۰۸۴۱۶۷، ۱۰۰۸۴۱۶۸، ۱۰۰۸۴۱۶۹، ۱۰۰۸۴۱۷۰، ۱۰۰۸۴۱۷۱، ۱۰۰۸۴۱۷۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳، ۱۰۰۸۴۱۷۴، ۱۰۰۸۴۱۷۵، ۱۰۰۸۴۱۷۶، ۱۰۰۸۴۱۷۷، ۱۰۰۸۴۱۷۸، ۱۰۰۸۴۱۷۹، ۱۰۰۸۴۱۷۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۲۴، ۱۰۰۸۴۱۷۲۵، ۱۰۰۸۴۱۷۲۶، ۱۰۰۸۴۱۷۲۷، ۱۰۰۸۴۱۷۲۸، ۱۰۰۸۴۱۷۲۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۲۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۲۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۲۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۲۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۴، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۵، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۶، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۷، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۸، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۹، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۰، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۱، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۲، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۳۱۲۳، ۱۰۰۸۴۱۷۳۱۳

ایک محض زمام رعہ میں تیار کر کچے تھے جس میں اکبر کو درجہ اجتہاد پر فائز کیا تھا اور فصی نے قاری اشعار  
میں خطبہ جمعہ تیار کیا تھا (۳۲۵) اور اکبر کو "فیفۃ الزماں" تقدیر دیا تھا۔ نماز، روزہ اور شعائرِ اسلام کو  
"تقلیدات" یعنی "عقل" کے خلاف سمجھا گیا (۳۲۶) اور اس "عقل" نے وہ جو ہر دکھائے کہ ابوالفضل کی  
مغرابی میں محل کے اندر عبلوت کے لیے ایک آئندہ خانہ تیار ہوا (۳۲۷)۔ نصاریٰ کی طرح ناقوس، مُورِّثیلیت  
اور ان کی تفریجیں اکبر کا وظیفہ تھیں (۳۲۸)۔ راجاوں کی روکیوں کو تصرف میں لانے کی وجہ سے  
خود اسکے مزاج پر ان کو تصرف حاصل تھا (۳۲۹)۔ جانپن بزم، جہادیوں، بشن، اکشن، جہانانی وغیرہ کی  
تقطیم کی جاتی رہی (۳۳۰)۔ سورج کی جہارت دن میں جہارتہ کی جاتی، سورج کے ایک ہزار ایک نام کی ملا  
جی جاتی، قشلاق لگایا جاتا۔ آگ، پانی، درخت اور تمام مظاہر فطرت حتیٰ کہ اس کے گور کی  
پوجا خود بارشاہ کرتا (۳۳۱)۔ خنزیر کو (معاذ اللہ) خدا کے حلول کا مظہر عہاد (۳۳۲)۔ کافے کا  
گوشت حرام (۳۳۳) اور خنزیر اور شیر کا گوشت بساح فزادیا (۳۳۴)۔ سود، شراب اور جھاٹال  
سمجا گیا (۳۳۵) اور شراب فروشوں کی نسل سے ایک عورت کے تین بیوی اعتمام ایک سرکاری شراب خانہ  
کھولا گیا (۳۳۶)۔ دار الحکم کی دُرگت بنائی گئی (۳۳۷) اور دیواریوں نے پڑے ایتمام سے ڈالہیاں  
منڈائیں (۳۳۸)۔ غلی جاتی نصیل سمجھا گیا (۳۳۹)۔ صولہ سال سے پہلے رواکوں کا اور جوہہ سال سے  
پہلے رواکوں کا نکاح ناجائز تقدیر دیا گیا (۳۴۰)۔ جوان عورتوں کو منہ کھوؤں کر جلنے کا حکم دیا گیا اور بعد کہ دی  
کھادے قائم کئے گئے (۳۴۱)۔ ختنہ کرنے کی عبارہ سال کے بعد رکھی گئی (۳۴۲)۔ مردم کو پانی میں ڈالنے  
یا جلانے یا ادھت سے باندھ دینے کا حکم جاری ہوا (۳۴۳)۔ نیز قبلہ کی طرف مردے کے پاؤں رکھے  
جلنے کا حکم ہوا اور بادشاہ بھی قبلہ کی طرف پاؤں کر کے متواطہ تھا (۳۴۴)۔ خود کو سجدہ کرنا تھا (۳۴۵)  
اسلام کی صور خنزیر اور کتنے کے ناپاک ہونے کا مسئلہ منسوخ کیا تھا اور شاہی محل کے پنج بچے دو نعلیٰ جانور  
زیارت کے لئے رکھے گئے کہ ان کا دیکھنا بھی عبارت تھا (۳۴۶)۔ جرقا کا کسی شخص کے ساتھ کھانا  
کھانا تو اس کا ہاتھ کاٹ دیا جاتا اور اگر اس کی بیوی ساتھ کھاتی تو اس کی انکھیاں بھی بڑا شی کپڑے پہنا  
(۳۴۷)۔ تناخ پر یقین کیا گیا (۳۴۸)۔ عربی "رضاعیب سمجھا گیا" (۳۴۹) اور طلائی یا ابریشمی کپڑے پہنا  
فرض میں قرار دیا گیا (۳۵۰)۔ ابوالفضل کے سامنے اگر آئندہ مجتہدین کا قول پیش کیا جانا تو وہ کہتا کہ تم  
فلان کھش: دن اور فلاں جنم ساز کا قزوں پیش کرئے ہو، از (۳۵۱)۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم  
اور فذک یا صدقین کے نیتی کے متعلق بات ہوئی تو ایسے سخت الفاظ بھی جاتے گے بقول مبارکبندی "لوش  
از استماع آن کر مادر" (۳۵۲)۔ قرآن کو مخلوق، وحی کو محال، معراج اور شن القمر کو غلط سمجھا گیا (۳۵۳)  
اچھا، محترم، مصطفیٰ ہی سے نام تبدیل کیے جانے لگے (۳۵۴)۔ ہندو توہنڈی ہی تھے، ہندو مزاج

مسلمان بھی حضور اور صلی اللہ علیہ وسلم کی جوتت کے مکر ہو گئے اور عیاں ملعونوں نے رجال کی مفتات تو  
ہمارے آقاصی اشیاء پر سلطنت پڑھاتا شروع کر دیا لیکن ابکر کی پیشانی پر بی بھی بھی بیار ملت۔ شاید  
تاریخ اسلام کا یہ سب سے بڑا سائز ہے۔ پھر ابو الفضل کا ایک بھائی جو اس کا شاگرد تھا عبادت  
اسلامی کے خلاف رسانی کی کہی کہی بہت مقبول و متمتع ہوا رہا۔ (۱۹) بعض شاعروں کی طرح فیضی بھی گتوں  
کی زبان اپنے مندوں میں لیتا اور ان کے ساتھ کھانا کھاتا رہتا۔ (۲۰) غور تک بر اس کے مزاج میں اتنا تھا کہ  
صحابہ رضام اور سلف صالحین (رضی اللہ عنہم) پڑھن اور دین کی اہانت کرنا تھا۔ یعنی مستی اور جانت کی  
حالت میں تفسیر سوانح الہمماں تکھتا تھا۔ (۲۱) جنچہ نزع کے وقت ٹھٹھے کی طرح بھوننا تھا۔ (۲۲)  
ان جناتوں کی وجہ سے ۴-۵ سال میں اسلام کا نام و نشان بھی باقی شرہ رہا۔ (۲۳) اور ساری مسجدیں  
پہندوں کے فراش خانے اور چکی خانے ہو گئے۔ (۲۴)

اپنے عالات میں بھی حضرت مجدد الف ثانی علیہ الرحمہ نے خان فلان، صدر جان، خان عالم  
خان جان، صہابت خان، نزبیت خان، اسلام خان، دریا خان، سکندر خان، مرضی خان جیسے  
امربکوں پر ٹھنڈا ارادت و تھیہ دیں واصل کر کے بادشاہ کی توجہ دین کی طرف منتول کرنے کی  
کوشش کی۔ بالآخر جانانگیر صرف معقد ہوا بلکہ اپنے بیٹے خرم رضا، جہاں، کو حضرت علیہ الرحمہ سے  
بیعت کرایا۔ مسجدہ نعیمی موقوف ہوا۔ اگلے کا ذیجہ پھر شروع ہوا جو مسجدیں مہدم کر دی گئی تھیں وہ  
دوبارہ تعمیر ہوئیں اور جس قدر خلافت شروع، قوانین راجح تھے وہ سب منسوخ ہوئے فرمصوّری  
جو عدیہ جانانگیر میں باسم عزوجو کی سیچا بوا تھا وہ فتن تعمیر اور فتن خطاطی کی طرف سُفل ہوا۔ شاہ جہاں  
کے علاوہ اور نیگ زیب بھی حضرت علیہ الرحمہ کے خاندان کی نزبیت سے مستفید ہو اور اس کے عہدیں  
فقہ کی سیے بڑی کتاب فتاویٰ عالمگیری مرتب ہوئی۔ دربار میں علماء اور فضلاء کو جگہ ملی۔ پھر حضرت  
علیہ الرحمہ کے شاگردان مسلمانوں میں شاہ ولی اللہ دہلوی، حضرت مظہر جان جانان، شاہ غلام علی،

لہ بڑا یونی نے فیضی کے ہر نئے کی بہت سی تاریخیں نقل کی ہیں (۲۵) مثلاً:-

فیضی سخن، دسمین بنوی رفت دباخویش دارع انت برد

سچے بود و دوزخی زان شد سال قوش چسگ پرستے مُد ۱۰۰۰ھ  
بدالیونی نے بھی لکھا ہے کہ لوگوں کے کہتے ہے نے فیضی نے نئی دنیں فتحیہ اشعار شامل کے تھے۔  
ابو الفضل کے نقل کی تاریخ بھی نذر کرد سر غوش (الاجمود ۱۹۷۸ء) میں اسی تسمیہ کی ہے۔ یعنی:-  
عَيْنَتْ اعْيَا زَرْ سُولَ اَشْهَدَ سِرْ بَاغِيْ بُرْد = ۱۰۱۱ھ

مدد نفشنی مجددی ہونے کے علاوہ شاہ ولی اللہ کی سنبھالیت ظاہری کی سے بھی ہے اور  
حضرت مجدد رہتے بھی۔ ملاحظہ ہو الفول اجمیل۔

قاضی شاہ اشہری پتی، مولانا خالد رومی، صاحب فتاویٰ شامی، شاہ عبدالغنی مجددی (جن کے شاگرد مولانا شیراحمد لٹکپوری، مولانا محمد قاسم نانوی، محمد منظہر ہماں پوری) اور بانیان عدالت ہائے دینہ بندوری (علیہم الرحمہ والغفران) وغیرہ پیدا ہوئے۔ پھر ان کے اس باط و اخلاق نے وہ خدا تعالیٰ انجام دیں کہ آج بھی کسی حکمران طبق کی مجال نہیں کہ وہ عجیب اکبری کے فتنوں کو دوبارہ رانچ کر سکے ہندوستان اور پاکستان کے مسلمانوں کی دینی حالت دوسرے بلاد اسلامیہ کے مسلمانوں کے مقابلے میں غصیت ہے وہ بھی اسی فیض کی خازی کرتی ہے۔ پھر دین سے متعلق جتنی بھی مسائل ملت اسلامیہ سے آج تک کھڑے ہوئے ہیں اور اسندہ بھی دوسرے ہزاروں کے اختتام تک (اگر دنیا قائم رہی مکھڑے ہوں گے، ان سب کا حل صراحت یا کانا یہ مکتوبات شریف میں موجود ہے۔ اس سے بڑھ کر اپ کے محمد الدلف ثانی ہونے کا درکیا تبوت ہو سکتا ہے؟

جیسا کہ اور پر عرض کیا گیا ہے رسالہ اثبات النبوہ (تحقیق النبوہ) اگرہ میں لکھائی ہوگا۔ اس کے نتھے بھی بہت کیا ہے، خانقاہ مراجی، لندن (صلح میانوالی) سے ترمی مولوی جیل الدین احمد صاحب نے ۳ محرم ۱۴۲۷ھ والی نفحہ کی نقل محدث فرازی۔ خانقاہ مظہریہ دہلی سے حضرت مولانا نیدابا محسن فاروقی مجددی مظلمنے ۱۴۲۷ھ والی نفحہ کی نقل عنایت فرازی۔ پھر مذہبی قبلہ عالی محمد علی صاحب تے محترم داکٹر غلام محمد صاحب کے توسط سے حضرت مولانا حافظ محمد راشم جان بخاری مجددی مظلمنہ (مندوں سائیں داوی) سے بھی ایک سخن حاصل کیا جو حنفی محمد تاپر کالکھا ہوا غالباً تیرہوں صدی بھری کا ہے۔ لیکن ان تینوں شخصوں میں آخری مقام نہیں ہے۔ اسی یہی فی الحال متن کے حوالی میں اختلاف شیخ ظاہر نہیں کیا۔ بعترم مولانا ابو الفتح صنیف الدین صاحب تے شروع سے آغاز تک ہر قدم پر بہت نیادہ مدد فرازی۔ مولانا تاج دا حکیم صاحب چشتی، مفتی محمد منظہر بقا صاحب او خصوصیت سے مولانا سراج احمد صاحب نے تصحیح و تطبیق میں بڑی مدد فرازی۔ قبلہ عالی محمد علی جی

نے داشت، درست، سخن بلکہ قلم بھی امداد فرمائی۔ اثریاً ان سب حضرات کو ارجح حکیم عطا فرمائے۔

وَالسَّلَامُ

## احر- غلام مصطفیٰ خاں

۱۴۲۷ھ ابريل مبارک

ایم اسے ایل ایل بی، بی ایک ذی، ذی لٹ

صدر شعبہ اردو۔ سندھ یونیورسٹی

حیدر آباد

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اَكَمَدَ اللَّهُ الَّذِي اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَانْزَلَ عَلَيْهِ الْكِتَابَ  
وَلَمْ يَجْعَلْ لَمْعَوْجَأَ قَبْلَمَا لَيْلَنْدَ رَبِّ اسْأَشِيدِينَ اَمْ مِنْ لَدُنْ نَوْبِيْشِرِ الْمُؤْمِنِينَ  
الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتَ اَنْ لَهُمْ اِجْرٌ حَسْنَاهُ فَأَكْمَلَ بِهِ لِعِيَادَهُ دِينَهُمْ وَاتَّمَ عَلَيْهِمْ  
نَعْتَهُ وَرَضِيَ لَهُمُ الْاسْلَامُ دِيَنًا وَخَتَمَ بِهِ الْاِنْبِيَاءُ وَالرَّسُولُ الْمَبْعُوثُنَّ إِلَى الْخَلْقِ  
بِالْآيَاتِ الْبَاهِرَةِ وَالْمُجَرَّاتِ الْعَظِيْمِ يَسْلِمُوا إِلَيْهِمَا نَفْسَهُمْ تَسْلِيمًا عَيْمَانَ  
إِلَى الْقَائِدِينَ وَتَسْلِيمًا مُرْضِنِي الْمُتَعَبِّرِينَ إِلَى الْاَطْبَاءِ الْمُشْفِقِينَ لِتَحْصِيلِ فَوْلَدَ  
وَمُنَافَقٍ، الْعُقْلُ وَعَزْلُ عَنْهَا وَجَعَلَهُ اَفْضَلَ الْاِبْنِيَاءِ وَاَكْرَمَ الرَّسُولَ وَاعْدَلَهُمْ  
مُلْتَهٰ وَاقْوَمَهُمْ دِيَنًا وَشَرْعًا هُوَ الذِّي اَخْبَرَ سَحَانَهُ عَنْ اعْتَدَالِ حَالِهِ وَمَرْتَبَةِ  
كَمَالِهِ بِقُولِنِقَارَأَمَّ الْبَصَرِ وَسَاكِنِيْ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّ الْكَبْرِيِّ مُحَمَّدَهُ الْمُبَعَّثَ  
إِلَى كَافَّةِ الْوَرَى لِيَدِعُهُمْ إِلَى تَنْزِيهِهِ وَتَوْجِيْدِهِ وَيَكْلِمُهُمْ فِي قَوْتِهِمُ الْعُلُومِيَّةِ وَ  
الْعُلُومِيَّةِ وَيَعْلَمُهُمْ قَلْوَبِهِمُ الْمُرْضِنِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ صَلَوةً هُوَلَهَا اَهْلُ وَعَلَى اللَّهِ فَ  
اصْحَابِهِ الَّذِينَ هُمْ فِي جُورِ الْهُدَىٰ وَمَصَابِهِمْ الدُّجَى مَا تَعَاقَبَ الظُّلُمُورُ  
الضِّيَا وَسَلَمَ تَسْلِيمًا كَثِيرًا كَثِيرًا -

اما بعد فيقول العبد المفترى الى رحمة الله الولى المعين احمد بن عبد الرحمن بن زين العابدين صاحبم الله سجدة عماليليق بهم ويشين انى

لما زارت فتورا عقادة الناس في هذه الرغائب في أصل النبوة ثم في ثبوتها وخفيفها  
 لـ <sup>لـ</sup> الشخص معين ثم في العمل بما شرعته النبوة وتحقق شيء ذلك في الخلق حتى  
 لـ <sup>لـ</sup> أن بعض متغلبة رغائب اعدب كثيرا من العلماء يتسلل بيات تعذيبات لا يناسب  
 ذكر هالرسوخهم في متابعة الشريائع وادع عن الرسل وبلغ الامر إلى ان يجبر  
 التصرح باسم خاتم الانبياء عليه الصلاوة والسلام في مجلسه ومن كان  
 سمي باسم الشرف غير اسمه الى اسم غيره ومنع ذبح البقرة وهو من اجل  
 شعائر الاسلام في الهند وحرب المساجد ومقابر اهل الاسلام وعظم  
 معابد الكفار و أيام رسواهم وعياداتهم وفي الجملة ابطل شعائر الاسلام  
 واعلامه ورق جرس الكفار واديائهم الباطلة حتى اظهر حكم كفرة الهند  
 فنقلها من لغتهم الى اللغة الفارسية ليحو أثار الاسلام كلها وعلم عموم  
 داء الشك والا نكار حتى مرض الاطباء وافت الخلق على الملايين وتبتعد  
 عقيدة أحاد الخلق وسألت عن شبههم وبخت عن سر ائتمهم وعقائدهم  
 فما وحدت سببا لفتور عقائدهم وضعفت ايامهم الا بعد العهد من  
 النبوة والخوض في علم الفلسفة وكتب حكماء الهند وناظرت بعض من  
 قرء علم الفلسفة وأخذ من كتب الكفر حظا وادعى الفضيلة والفضل و  
 اضل الناس وضل في تحيق اصل النبوة وفي ثبوتها الشخص معين حتى قال  
 ان حاصل النبوة يرجع الى الحكمة والمصلحة واصلاح ظاهر الخلق وضبط  
 عوالمهم عن التنازع والشجاروا لاسترسال في الشهوات ولا تعلق لها  
 بالحياة الاخروية واما هي لتهذيب الاخلاق وتحصيل فضائل الاعمال

القلبية التي اوردها الحكماء في كتبهم وبينوها حق التبيين ثم اورد  
 تأييده ان الغرر الى جعل كتابه احياء العلم اربعة ارباع وجعل ربع  
 المنجيات قسيماً الى بع العبادات كالصلة والصوم وغيرهما اورد  
 في كتب الفقه يفهم منه ان موافق للحكماء وان العبادات البدنية غير  
 منجية عند مكاهي غير مجيبة عند الحكماء ايضاً ثم قال ان حكم من  
 بلغ دعوة النبي ولم يثبت عند بتوته بعد العهد وعدم ثبوت آياته  
 يعني انه عند حكم شاهق الجبل الذي لم يبلغ دعوة النبي في عدم  
 وجوب الاعان بالنبي والفرق بينهما لحكمه فقلت ان الحكمة الازلية  
 والغاية الالهية اقتضت بعثة الانبياء عليهم السلام لتكميل النفوس  
 البشرية ومعاقبة الامراض القلبية وهو لا يتيح الا ابان يكونوا مذرين  
 للعاصي ومبشرين للمطيم ومحيرين عن عذاب وثواب اخريوين لما  
 ان كل نفس يستولى عليها الشوق الى مشتهيها فتقديم على المعاصي  
 والرذائل من الاعمال وتكميلها من سبب لسعادة هم ونجاة هم في  
 الدارين بل النجاة الاخروية والسعادة الابدية هي المطلوب من  
 البعثة لأن متع الدنيا قليل ولما احكمه فانه ملما ارادوا اترويج  
 اباطيلهم خلطوا معها ما سرقوا من الكتب المتنزلة على الانبياء  
 واقوالهم واقوال اتباعهم الكمل من بيان تهذيب الاخلاق و  
 تحصيل الاعمال الصالحة المتعلقة بالباطن ودونه علما برأسه  
 كما اترني - ولا مام المحقق حجة الاسلام اورده قسيماً للعبادات

لأن الفقهاء إنما أوردوا في كتب الفقه بطريق التبعية والضمن ولم  
 يبينوا حق التبيين لأن غرضهما الأصلي يتعلق بظواهر الأعمال  
 ويحكمون بالظاهر ولا يشتفقون القلوب والمواطن وإنما يبينه علماء  
 الطريقة والسلوك فالأمام جمجم بين الشريعة المتعلقة بالظاهر  
 وبين الطريقة المتعلقة بالباطن وقسم كتابه باعتبار اختلاف  
 المتعلق والمقصود وإنما سمي هذا القسم بالمنجى وإن ذكر في العبادات  
 إنما منجية أيضاً لأن النجاة من اداء العبادات عرفت عن الفقه  
 وإنجاء هذه القسم حالاً يعرف متقدمة مل وإن يجيء لك شك بعد  
 فتأمل في كلامه الذي أوردته في هذه الرسالة ليحصل لك  
 النجاة من هذه الشبهة بالكلية وقلت أيضاً إنك ما رأيت  
 جالينوس وسيبويه فبم عرفت أنه كان طبيباً وسيبويه فهو  
 فإن قلت لاني علمت حقيقة عدم الطلب فطالعت كتبه ف  
 تصانيفه وسمعت أقواله فإذا هي مشعرة عن معالجة الأمراض  
 وازالت الاستقام فحصل لي منه علم ضروري بحاله وذن لك علم  
 التحور وأيضاً كتب سيبويه وسمعت أقواله فحصل لي منه علم  
 ضروري بأنه مفهوى قلت إذا علمت معنى النبوة فالكثر النظر في  
 القرآن والأخبار يحصل لك العلم الضروري بكونه صحيحة الله تعالى  
 عليه واله وسلم على أعلى درجات النبوة وبعد العهد غير قادر في  
 هذه التصديق كما لا يقدر في التصديق السابق لما أن جميع أقواله

وافعاله حصل عليه تعالى عليه والله وسلم مشرعن تكميل النقوص البشرية  
 في قوائم العلمية والعملية بالعوائد الحقيقة والأعمال الصالحة وعن  
 معاجنة القلوب المريضة وزالت ظلماتها ولا معنى للنبوة إلا ذلك  
 وأما شاهق الجبل الذي لم يبلغه دعوة النبي صلى الله عليه وسلم وما  
 سمع أقواله وفأعلم أحواله فلما يمكنته التصديق بنبوته ولا يتيسر له  
 العلم بارساله فكان النبي لم يبعث في حقه فكان معدوراً غير  
 مكلف بأي شأن له قوله سبحانه وَمَا كُنَّا نَعْذِي بِنَّ حَقِيقَتِ رَسُولِهِ  
 ﴿٤﴾  
 ولما تمكن في قلبي وترى في صدرى ان اقر لهم ما يرتفع شكركم و  
 احرر لاجلهم ما يزيل شبههم لما رأيت ذلك على نفسي حقاً واجباً  
 دينالازماً لا يسقط بدون الاداء فالفت رسالة وحررت مقالة في  
 اثبات مطلب اصل النبوة ثم في تحقيقها و Shawha الخاتمة الرسل عليه من  
 الصلة افضلها ومن التحيات المكتملة وفي رد شبه المنكرين الناقلين  
 لها وفي ذمم الفلسفة وبين الضرر المحاصل من ممارسة علومهم و  
 مطالعة كتبهم بمبدأ لائل وبراهين ملتفطاً وأخذ إليها من كتب  
 القوم وملحقاً ومصنيفاً إليها مما سمع به خاطر الكليل بعون الله  
 الملك الجليل، فاقول الرسالة مرتبة على  
 مقدمة ومقالاتين اما المقدمة  
 ففيها بحثان

## البحث الأول في التحقيق في معنى النبوة

اعلم ان النبي عند المتكلمين من قال له الله ارسلتك الى قوم  
 كذا والى كافة الناس او يبلغهم عن او نحوه من الالفاظ المفيدة  
 لمعنى المعنى كبعثتك اليهم ونبئهم ولا يشترط في الارسال شرط ولا  
 استعداد ذاتي كما زعم الحكماء بل الله يختص برحمة من يشاء وهو اعلم  
 حيث يجعل رسالته ما هو بمحانه قادر على تارييف فعل ما يشاء ويختار  
 ما يريد اقول لا يتوجه ان المتكلمين شرطوا المعجزة للنبي ايضاً و  
 جعلوها من خواص يمتاز بها عن غيره لأن المعجزة عند هم  
 شرط للعلم بكونهنبياً لا كونهنبياً او المراد من الاختيار الا فتیاز العلمي  
 لا الذي فاقهم وما الفلاسفة فنقاوا النبي من اجتماع في خواص  
 ثلاثة يمتاز بها عن غيره احد هما يكون له اطلاع على المغيبات  
 الكائنة ولما أضيئت الراية قلنا ان الااطلاع على جميع المغيبات  
 لا يجب على النبي اتفاقاً منكم والااطلاع على البعض لا يتحقق  
 بالنبي كما جوز قوله للمرتضى والمرتضى والنامين فلا تميز  
 اقول لعلهم ارادوا الااطلاع على اثنتين لمغيبات الخارج عن  
 المعتاد الخارق للعادة وهو ليس بجهولاً بل هو معلوم عادة وعرفاً واما  
 الااطلاع على الغيب والاخبار به مررتين او مررتين بدون التكرار باللغحد  
 لا يجوز فليس بخارق للعادة فحيثما تميز النبي عن غيره فاقفهم

اعلم ان المستكفين ايضًا معتبرون بان الانبياء يعلمون الغيب  
 باعلام الله سبحانه الا ان الاشتراط باطل وذاته السبب الذي  
 اوردته الفلسفه للاظلام عـمـر دودا ايضاً يناسب حـولـهـلـاـهـلـاـاسـلـامـ  
 بـقـىـتـئـيـ وـهـوـانـاـ الـاطـلـاعـ عـلـىـ الـمـغـيـبـاتـ عـلـىـ هـذـهـ التـقـدـيرـيـ كـوـنـ  
 دـاخـلـاـ فـيـ الـخـاصـةـ الـثـانـيـةـ مـاـهـنـهـ مـنـ الـاـمـوـرـ الـعـجـيـبـةـ الـخـارـقـةـ  
 لـلـعـادـةـ فـلـاـ يـظـهـرـ كـاـيـرـادـهـ عـلـاـحـدـهـ وـجـهـ حـسـنـ فـتـأـمـلـ وـثـانـيـهـاـ  
 أـنـ يـظـهـرـ مـنـهـ الـأـفـعـالـ الـخـارـقـةـ لـلـعـادـةـ كـوـنـ هـيـوـىـ الـعـنـاـصـرـ مـطـيـعـةـ  
 لـمـنـقـادـةـ لـتـصـرـفـاتـهـ اـنـ قـيـادـبـدـنـهـ لـنـفـسـهـ فـلـاـ يـعـدـ اـنـ يـقـوـىـ نـفـسـ  
 النـبـىـ فـيـوـشـرـقـ فـيـ الـعـنـصـرـيـةـ بـحـسـبـ اـرـادـتـهـ وـتـصـرـفـاتـهـ حـتـىـ يـجـدـ  
 بـارـادـتـهـ فـيـ الـأـرـضـ رـيـاحـ وـزـلـازـلـ وـحـرـقـ وـغـرـقـ وـهـلـاكـ اـشـخـاـصـ  
 ظـالـمـةـ وـخـرـابـ اـبـدـاـنـ فـاـسـدـةـ قـلـناـهـذـاـ اـبـنـاءـ عـلـىـ تـأـثـيرـ الـنـفـوسـ فـيـ  
 الـأـجـسـامـ وـقـدـبـينـ فـيـ مـوـضـعـهـ اـنـ كـاـمـوـشـرـيـ الـوـجـوـدـ كـاـاـنـهـ سـبـحـانـهـ  
 عـلـىـ اـنـ ظـهـورـ الـأـمـوـرـ الـعـجـيـبـةـ الـخـارـقـةـ لـلـعـادـةـ لـاـيـخـتـصـ بـالـنـبـىـ كـمـاـ  
 اـعـتـرـفـتـ بـهـ ثـقـيـفـ يـمـيـزـهـ عـنـ عـيـرـهـ اـقـولـ اـنـ الـفـلـاسـفـةـ وـانـ جـوـرـ وـاـ.  
 ظـهـورـ الـأـمـوـرـ الـعـجـيـبـةـ مـنـ غـيـرـ الـأـنـبـيـاءـ اـيـضـاـ لـكـثـرـهـ مـيـوـزـ وـاـشـتـرـارـهـ  
 وـبـلـوـغـهـاـ الـحـدـاـ الـأـجـازـ الـخـارـقـ لـلـعـادـةـ كـمـاـ يـفـرـمـ عـنـ عـبـارـاـتـهـ فـيـتـيـئـزـ  
 يـمـيـزـ النـبـىـ عـنـ غـيـرـهـ لـظـهـورـ الـأـمـوـرـ الـعـجـيـبـةـ الـخـارـقـةـ لـلـعـادـةـ مـنـ النـبـىـ وـ  
 عـدـمـ ظـهـورـ تـلـكـ الـأـمـوـرـ مـنـ غـيـرـهـ فـاـفـهـ وـاـنـهـ سـبـحـانـهـ اـعـلـمـ بـالـصـوـابـ.  
 وـثـالـثـهـ بـاـنـ يـرـىـ اـمـلـاـكـ مـصـورـةـ بـصـورـ مـخـسـوـسـةـ وـيـسـعـ كـلـاـمـهـ

وحيـا من الله سـبـحانـه قـلـنا هـذـا الـيـوـافـق مـذـهـبـهـم واعـتـقـادـهـم بـلـ هـوـ  
تـبـلـبـسـ عـلـىـ النـاسـ فـيـ مـعـقـدـهـم وـتـسـرـعـنـ شـتـائـتـهـ بـعـبـارـةـ كـلـ يـقـولـونـ  
مـعـنـاـهـ لـأـخـمـمـ لـيـقـولـونـ بـمـلـائـكـةـ يـرـوـنـ بـلـ المـلـائـكـةـ عـنـدـهـمـ اـمـانـفـوسـ  
بـلـ مـبـرـدةـ فـيـ ذـوـاتـهـ مـتـعـلـقـةـ بـاجـرـامـ الـافـلاـثـ اوـ عـقـولـ مـبـرـدةـ ذـاتـاـوـ فـعـلاـ  
وـيـسـمـيـ بـالـمـلـاءـ الـاعـلـىـ وـلـاـ كـلـامـ لـهـمـ حـقـ يـسـمـعـ كـانـهـ مـنـ خـواـصـ الـجـسـمـ  
اـذـ اـحـدـوـتـ وـاـصـوـاتـ عـنـدـهـمـ مـنـ الـاـمـرـاـتـ الـعـارـضـةـ لـلـهـوـاءـ الـمـقـوـجـ  
اـقـوـلـ لـعـلـ الـفـلـاسـفـةـ اـنـاـ مـنـ عـوـرـيـةـ الـبـرـدـاتـ وـسـمـاعـ كـلـ هـمـ وـاـذـاـ  
كـانـوـ اـغـيـرـ مـصـورـينـ بـصـورـ وـغـيـرـ جـسـمـينـ بـجـسـمـ وـجـيـشـ جـازـانـ  
يـقـتـلـوـ بـصـورـ وـيـظـهـرـ وـاـبـجـسـمـ فـيـ تـعـلـقـ الرـوـيـةـ بـهـمـ وـيـجـوزـ سـمـاعـ  
كـلـ اـمـرـهـمـ اـيـضـاـ لـكـلـ هـرـبـتـهـ حـكـمـاـ جـواـزـاـ وـمـنـعـاـ وـهـوـلـاـ مـاـ تـنـزـلـوـ اـعـنـ  
مـرـاـبـتـهـمـ تـعـالـيـةـ وـلـبـسـوـاـ كـسـوـةـ التـنـزـلـ اـخـذـ وـاـحـکـامـ هـذـهـ اـمـرـتـبـةـ  
وـلـاـ حـدـ وـرـفـهـ فـيـ فـهـمـ وـاـنـهـ سـبـحانـهـ اـعـلـمـ

## البحث الثاني في المجزءة

وهي عندنا عبارة تماقذبها اظهار صدق من ادعى انه  
رسول الله ولها شرائط - (الف) ان تكون فعل الله لان التضليل من  
(ب) ان تكون خارقة للعادة لان ما هو معتاد كطلع الشمس في كل  
يوم وبدل الا زهار في كل ربيع لا يدل على الصدق كما ترى (ج) ان  
يتعد رماعضتها لان ذلك حقيقة الاجاز - (د) ان تكون ظاهرة

على يد مدعي النبوة ليعلم انه تصدق له . (هـ) ان تكون موافقة الدعوى  
 فلو قال مجزي ان ابي ميتا فعل خارقاً الخرائط الجبل مثل الميد  
 على صدق لعدم تنزل منزلة تصدق في الله سبحانه آية . (وـ) ان لا يكون  
 ما دعا به واظهره من المعجزة مكذباً لله فلو قال مجزي ان ينطق  
 هذا الصب فقط الصب انه كاذب لم يعلم به صدقاً قبل اسر داد  
 اعتقادك به كان المكذب هو نفس الخارق . (زـ) ان لا تكون متقدمة  
 على الدعوى كان التصديق قبل الدعوى لا يعقل واما كلام عيسى عليه السلام  
 في المهد وتساقط الرطب يعني عليه من المخلة اليأسنة وشق بطنه محمد  
 صلى الله عليه واله وسلم وغسل قلبه وانظلال الغمامه وتسليم  
 ابجر والمدر عليه وغيرهما ما كانت متقدمة على دعوى النبوة  
 فليس معجزات بل هي كرامات وسمى حينئذ ارهاصاً اى  
 تأسيس للنبوة واما المعجزة المتأخرة عن الدعوى فاما ان  
 يكون تاخراً بزمان يسير يعاد مثله فظاهر انها على الصدق  
 واما ان يكون تاخراً بزمان متطاول مثل ان يقول مجزي ان  
 يحصل كذا بعد شهر فحصل فانتفوا على انه معجزة اي يصادلة على  
 ثبوة النبوة لكنه انتفي التكليف بمتابعته حينئذ مالم يحصل  
 الموعود لأن شرط العلم يكونه معجزة وذلك بعد حصوله فأ وعد  
 به واما كيفية ذلك فالهاء على صدق مدعي النبوة فاعلم ان هذة  
 الدلالات ليست دلالات عقلية مخصوصة كدلالات الفعل على وجود الفاعل

ودلالة التحکم واتقانه على كونه عالمًا ماصدر عنه فأن الأدلة العقلية  
 ترتبط بنفسها بمدلولاتها لا يجوز تقديرها غير دالة عليها وليس  
 المعجز تكذب ذلك فأن خوارق العادات كانقطار السموات وانتشار  
 الكواكب وتدرك الجبال تقع عند تصرم الدنيا وقيام الساعة  
 ولا رسائل في ذلك الوقت وكذا ذلك يظهر بالكرامات على أيدي  
 الأولياء من غير دلالات على صدق مدعى النبوة لأنه لا يتحقق على صدق النبي  
 السندي في شرح المواقف أقول وبياض الله العصمة والتوفيق أن التصریح  
 بالتحدي وطلب المعارضة وإن لم يكن شرط للمعجزة عند الجمهور  
 إلا أن التحدى الضمني المفهوم من قرآن الأحوال مما لا بد منه في  
 المعجزة عند الكل وبينه لا تنصير مجزأة فالأخبار عن أشياء يمكن  
 وقوعها وتحققها عند تصرم الدنيا وقيام الساعة لا يكون مجزأة لما  
 لا تحدى ثمة أصلًا ماضيًا فتظهر وماض منها كذلك ذلك لما لا يوجد  
 لا حد في ذلك الوقت حتى يتصور منه طلب المعارضة وكذا ذلك  
 الكرامات الظاهرة على أيدي الأولياء ليست مجزأات لعدم مقارنتها  
 الدعوى والتحدي فلا يلزم من عدم دلالته هذه الخوارق على صدق  
 منى النبوة خلوات المعجزات عن هذه الدلالات والمطلوب هو ذلك  
 فافهم فإن قلت دلالات المعجزات على صدق منى النبوة ليست  
 إلا أنها خارقة للعادة ولا مدخل لخصوصيتها المجزأة في هذه الدلالات  
 قلت ليس إلا ما زعمت بل الدال هو تعدد المعارضة وعدهم قدرة

الغير على اتيان مثلها الذى هو حقيقة الاعجاز فيكون لخوض صحتها  
 مدخل في الدلالة بل هي العدة في الدلالة لا يقال قد صرخ السيد  
 السندا الشريف في شرح المواقف بأن الدليل النقلى المحسن لا يتصور  
 اذ صدق الخبر لا بد منه وان لا يثبت الا بالعقل وهو ان ينظر في المجزءة  
 الدالة على الصدق يفهم متنان دلالة المجزءة على صدق النبي عقلية  
 ونقى ههنا الدلالة العقلية عنها فهل هذا الاتناقض لانقول المفهوم  
 من هذه العبارة هو نظر العقل في المجزءة الدالة على الصدق ليعلم  
 منه صدق الخبر واما ان دلالتها على الصدق عقلية او عادوية او غير  
 ذلك فما لا يفهم منها اصلا سببا ذلك لكن لا يفهم منها اهتمادا له  
 عقلية محضة وهو المطلوب بالمعنى ههنا لا يدع احد ان لا مدخل للعقل  
 في دلالتها اصلا ليكون تناقضناوا الحصر الواقع في عبارته قدس سرّه  
 اضافي او رد بالنسبة الى النقل فتأمل وكذا ليست دلالة المجزءة على صدق  
 النبي دلاله سماعية والغير ملحوظ لها على صدق النبي بل هي دلاله عاديه حيث اجري  
 الله تعالى عادته بخلق العلم بالصدق عقلا فمعلوم انتفاوه عادة لان من قال انا  
 على يد الكاذب وان كان ممكنا عقلا فمعلوم انتفاوه عادة لان من قال انا  
 نبي ثم ترقى الجبل واقفده على رؤسهم وقال ان كذ بتقوفي وقع عليكم و  
 ان صدق قومي انصرف عنكم وكل اهتموا بتصديقه بعد عنهم واذا  
 هموابتكذبيبه قرب منهم علم بالضرورة انه صادق في دعواه والعادة  
 فاضية بامتناع ذ لك من الكاذب وقد اورد والهذا امثالا و قالوا اذا

أدى الرجل بعثة مدح العفيف إلى رسول هذه الملك اليمى ثم قال للملك  
 إن كنت صادقاً فخالف عادتك وقدم من الموصم المعادل لك وهو السرير  
 واقعد مكان لا تعتاده ففعل كأن ذلك نازلاً منزلة التصديق بصرخ  
 مقاله ولم يشك أحد في صدقه بقرينة الحال وليس هذه امن بآب  
 قياس العاشر على الشاهد بل ندعى أن ظهور المجزرة يفيده عملاً ضورياً  
 بالصدق وإن كونه مفيدة المعلوم بالضرورة العادلة ونذكر هذا  
 المثال للتعميم وزيادة التقرير وقالت المعتزلة خلق المجزرة على يد الكاذب  
 مقدوريه تعالى لعمق قدرته لكنه ممتنع وقوعه في حكمته لأن فيه إهانة  
 صدق وهو اضلال قبيح من الله سبحانه فيمتنع صدوره عنه كسائر  
 القبائح قال الشيشي وبعض أصحابنا أن خلق المجزرة على يد الكاذب  
 غير مقدر في نفسه لأن للمجزرة دلالة على الصدق قطعاً بحيث  
 يمتنع التخلف عنها فإذا بل لها من وجده دلالة إذ بيقيز الدليل العجمي  
 عن الفاسد وإن لم نعلم ذلك الوجه بعينه فان دل المجزرة المخلوق  
 على يد الكاذب على الصدق كان الكاذب صادقاً وهو محال والآن  
 المجزرة عمليزمه من دلالتها القطعية على مدلوله وهو يضى محال  
 وقال القاضي اقتران ظهور المجزرة بالصدق ليس امراً لا زمان ولا  
 عقلياً كاقتaran وجود الفعل بوجود فاعله بل هو أحد العاديات كما في  
 فما إذا جوزنا افتراضها عن العادي جاز إخلاء المجزرة عن اعتقاد  
 الصدق وحيث أنه يجوز اظهاره على يد الكاذب ولا محدود فيه سوى

خرق العادة في المعجزة والمفروض انه جائز واما بدون ذلك التجويز  
 فلا يجوز اظهاره على يد الكاذب لأن العلم بصدق الكاذب باطل - اقول  
 ان تجويز اخراق العادات عن بواه العادى مطلقاً يجب تجويز  
 اخلاء المعجزة عن اعتقاد صدق النبي ايضاً لأن العلم بصدقه  
 عقيب المعجزة عادى فحيث لا يتميز الصادق عن الكاذب وبين سدا باب  
 اثبتات النبوة لأن العبرة في اثباتها تتحقق العلم الضروري العادى بصدق  
 النبي عند ظهور المعجزة بل يلزم ان لا يكون المعجزة معجزة وان لا يكون  
 لها دلالة على الصدق اصلاً لافتاً باعتبار خرقها العادة تسمى معجزة و  
 تدل على الصدق فلوجوزنا اخراق العادة مطلقاً صارت هي حيئه  
 كالامور المعتادة في عدم الدلاله على الصدق كطوع الشمس في كل يوم  
 فما تتحقق في هذه المقامات لا ينفع عليك انا انا نجوزنا اخرق العادة خاصة في  
 حق النبي ايجازاً وفي حق الولي كلامه ممكone سفسطة تحصله في كل عصر  
 وتتحقق في كل زمان حتى صار عادة مستمرة لا يمكن انكاره و اسرتفع  
 واستبعاده واما فيما اوراء ذلك فالعادة ياقية على حالتها الاصلية  
 لا يرتتفع استبعادها ولا يتطرق اليها بشبهة ولا يجوز فيها اخراق اصلاً ولا  
 يلزم تجويز انقلاب الجبل الذي رأيناه فيما مضى ذهباً الا ان وكن اماماً بالحر  
 دماً او دهنـاً او في البيت رحالاً عملاً، وتولد هذه الشبهة دفعـة بلا اباب و  
 ايم وكون من ظهرت المعجزة على يده غير من ادعى النبوة بأن يعده هو  
 ويجد مثله ولا يخفى ما فيه من الخطأ والخلال في امور المعاش و

المعاد فلو اظهر الله سبحانه أنه المجنحة على يد الكاذب لم يختلف عنها اعتقاد صدقه عادة ويلزمهها العلم العادي بصدقه لما ان العادة احد طرق العلم كائنة والعلم بصدقه انكاذب محال وايضاً يكون اظهار المجنحة تصدىق من الله للكاذب وتصديق الكاذب كذب تعالى الله عما يقول  
 الظالمون علواً كبرى وأما السحر دخوه فمن قبيل ترتيب الأسباب  
 لحصول المسببات وليس من الخوارق في شيء على انه توهم وتخيل و  
 اراءة حقيقة غير متحققة في نفس الامر كثراً بحقيقة يحسبه الصدّان  
 ماءً حتى ادّجاءه لم يحده شيئاً

## المقالة الأولى وفيها مسلكان

السلوك الأول، فيبعثة وحقيقة النبوة واصنفه كافية الخلائق  
 إليها اعلمان جوهر الإنسان في أول الفطرة خلق سازجا خاليا لا يخبر معه  
 من عوالم الله والعالم كثيرة لا يعلمه إلا الله سبحانه كما قال سبحانه وما  
 يعلم بعده رب الأهواء وما يخبره من العالم بواسطة الإدراك فكل إدراك من  
 الأدلةات التي أدخلت ليطلع الإنسان به على عالم الموجودات ونعني بالعالم  
 اجناس الموجودات فاول ما يخلق في الإنسان حاسته المحس فيدرك به  
 الحرارة والبرودة والرطوبة والجفونة واللين والختونة وغيرها والمس  
 قادر عن ادراك الا لوان ولا صفات قطعاً بمعنى كالمعروفة في حق المحس  
 ثم يخلق له البصر فيدرك به الا لوان ولا اشكال وهو اوسع عالم الحسوات

ثم ينفتح له السهم فيسمم الأصوات واللغات ثم يخلن لمالذوق كذلك إلى  
 أن يتجاوز عالم المحسوسات فيخلق فيه التقيز وهو قريب من سبع سنين وهو طور  
 آخر من انوار وجودة فيدرك فيه أموازايدة على المحسوسات يوجد منها شئ في  
 عالم الحسن ثم يترقى إلى طور آخر فيتحقق لالمعقل فيدرك الواقعيات فـ  
 الواقعيات والمستحيلات وأمور لا تجده في الاطوار التي قبله ووراء العقل  
 طور آخر شفته فيه عين أخرى يبصر بها الغيب وواسикиون في المستقبل وأمورها  
 أخرى العقل معزول عنها أعزل فوق الحسن عن مدركات التقيز وكما أن  
 التقيز لو عرض عليه مدركات العقل لا يفي واستبعد لها فكذلك بعض العقول  
 أبي مدركات النبوة فاستبعد لها فذلك عين البطل اذا لم يستند له الا انه  
 طور لم يبلغه ولم يوجد في حقه فظن أنه ليس موجوداً في نفسه والألم له لوم  
 يعلم بالتواتر والتسامع لا لوان ولاشكال وحيكت له ابتداء لم يعلمه بأوله  
 يقربها وقد قرب الله تعالى ذلك على خلقه بأن أعطاهم انموذج جامن خاصته  
 النبوة وهو النوم اذا نائم يدرك واسикиون من الغيب أما صريحها وفي كسوة  
 مثال يكشف عنه التعبير وهذا القسم لم يجر به الانسان من نفسه وقيل  
 له ان من الانسان من يسقط مغشيا عليه كالميته ويزول احساسه وسامعه  
 وبصره فيدرك الغيب لأنكره ولا قام البرهان على استحالته وقال القوي  
 الحافظة اسباب الادراك فمن لم يدرك الاشياء مع وجودها وحضورها فإن لا يدرك مع  
 ركوبها لآخر وهذا نوع قياس يكتبه الوجود والمشاهدة ومكان العقل طور  
 من اطوار الادمی تحصل فيه عين يبصر بها انواعا من المعقولات والحواس

معنى ولتعذرها فذلك النبوة عبارة عن طور تحصل فيه عين لها نور يظهر  
 في نورها الغيب وأمور لا يدركها العقل والشك في النبوة أمان يقع في أماكنها  
 أو في وجودها أو دليل امكانها وجودها أو دليل وجودها وجود معارف عالم  
 لا يتصوران تناول بالعقل كعلم الطب والنجوم فان من بحث عنها اعلم بالضرر  
 انهم لا يدراكوا الا بما لهم الامر و توفيق من جهة الله تعالى سمحانه ولا سبيل اليهم  
 بالتجربة فمن الاحكام النحوية ما لا تقع الا في كل الف سنة هرة فكيف يتناول  
 ذلك بالتجربة وكذلك خواص الادوية فتبين بهذا البرهان ان من لا يكفي  
 وجود طررين لدرأ الكهنة الامور التي لا يدركها العقل وهو المراد بالنبوة  
 ان النبوة عبارة عنها فقط بل ادراكها من الجنس الخارج من مدركات  
 العقل احدى خواص النبوة ولها خواص كثيرة سواها وعاذلناها اقتصرت مرجعها  
 الى انموذجه منها من مدركاتك في النزوم ومعك علوم من جنسها في الطب  
 والتنجوم وهي محجزات الابناء ولا سبيل اليها للعقلاء بضاعة العقل  
 اصلا واما ماعداها من خواص النبوة فاما تدرك بالذوق من سلوكي طريق  
 التصوف وسبيل اولياء الله ولكن هذه الخاصة الواحدة تكشف  
 للإيمان بأصل النبوة كما ذكره الإمام الغزالى في كتابه المسمى بالمنقذ  
 من الضلال قالت الفلسفه البعثة حسنة لا شئ لها على فوائد  
 معااصنده العقل فيما يستقل بمعناها العقل مثل وجود البارى وعلمه  
 وقدرته وأستفادة الحكم من النبي فيما لا يستقل به العقل مثل  
 الكلام والرواية والمعاد الجسماني لئلا يكون للناس على الله مجنة بعد السيل (١٥)

وازالت الخوف المحاصل عند الآتيان بالحسنات لكونه تصرفات ملائكة الله  
بعبراذ ندو عن تركها لكونه ترك الطاعة واستفادة الحسن والقبح والأعمال  
التي يحسن تارة ويقيء أخرى من غير اهتمام للعقل إلى مواقعها وعمرها  
منافع الأغذية والأدوية ومضارها التي لا تنتهي بها القبح بتاتاً بعد ادوار  
واطوار معها يهأها من الخطر وحفظ النوع الإنساني فأن الإنسان مدنى  
بالطبع إلى التعاون قلادى من شرع يفرضه شارع يكون مطاعاً و  
تكميل النقوس البشرية بحسب استعداداتهم المختلفة في العمليات و  
العمليات وتعليمهم الصنائع الحقيقة من العلاجات والضروريات و  
الأخلاق الفاضلة المراجعة إلى الأشخاص والسياسات الكاملة العائلة  
إلى الجماعات من المنازل والمدن والأجزاء بالعقاب والثواب ترغيباً في  
الحسنات وتحذيرًا عن السيئات إلى غير ذلك - لا يخفى أن المفهوم من هنا  
الكلام وجوب البعثة فالمراقب للحسن على عدم الواجب أيضًا ويؤيد ما وقع  
التصريح به في بعض المواقف ببيان البعثة واجبة -

## اعتراضات المنكري

والممنكرون للبعثة او رد الاعتراضات الاول المبعوث لايدان يعلم  
القائل لدارسلتك بعلم عنى هو الله ولا طريق الى العلم بذلك لعدم القاء  
اللعن وانكم اجمعتم على وجوده واجوابن المرسل ينصيحيلا يعلم بالرسول  
از القائل لدارسلتك وهو الله دون اللعن بان يظهر الله سعادتهيات ومعجزات  
يتناصرها جميع المخلوقات متذكر مفيدة له ذلك العلم او يخلون علماء ضروريا

فيه بأنه المرسل والسائل الثاني أن من يلقي إلى النبي الوجه أن كان  
 جهيناً وجباً أن يكون هرئياً لكل من حضر حال الالقاء وليس لأمر كذلك  
 كما اعترفتم به وإن لم يكن جهانياً بل روحانياً كان القاء الوجه منه بطرير  
 التكلم مستحيلاً إذ لا يتصور للروحانية كلام وأجواب باختيار الشق الأول  
 ومن الملازمة استناداً إلى حجازان لا يخلق الله رؤيته في الحاضرين فان  
 قدرته لا تقتصر عن شيء ولا يخفى أن تخييز عدم خلق رؤيته للحاضرين مع  
 أن في نفسه مكون مقدوري لله سبحانه يستلزم تخييز أن يكون بحضورنا  
 جبال شاهقة وبلاد عظيمة لا تزهاها بوقات وطبول لا سمعها وهو  
 سفسطة فاقول والله سبحانه أعلم إن الملكي جسماني لطيف شفاف  
 وهو الملك وروية الجهم الشفاف غير معتدلة كالسماء فلا يلزم السفسطة  
 وإنما يلزم أن لا يجوز عدم روية الجهم الكيف لما هو خلاف المعتدلة فافهم.  
 ولذا ننفي باختيار الشق الثاني أيهما كان يكون الشهانى ممتلاً  
 بصورة لطيفة شفافة ويسمع الرسول كلامه حيامن الله سبحانه كما أمر  
 ولا يحذ ورفيه فتامل، الثالث التصديق بأرساله التي توقف على العلم  
 بوجود المرسل وما يحوز عليه وفا لا يجوز وانه لا يحصل إلا بعاصض النظر  
 والنظر الموصلى إلى هذه العلم غير مقدر زمان معين كيوم أو سنت بل هو  
 مختلف بحسب الاشخاص وأحوالهم فلنكلم الاستعمال لتحصيل النظر فإذا  
 دعوى عدم العلم في اى زمان كان وحينئذ يلزم افحام النبي وبيان المبعثة  
 عبشاوان لم يجز له الاستعمال بل وجوب عليه التصديق بلا مهلة

لهم التكليف بالابطاق لأن التصديق بالرسالة بدون العلم المذكور  
مهما لا يتصور وجوده وانه قيم عقلاني متن صد ورث عن أئمَّةِ عَالَمٍ تعالى .  
وأيجواب انه لا يجب الامهاق لأننا بتنا فيما سبق من لسنا إذا ادعى الرسالة  
واقترن بدعواه الموجزة المخالقة للعادات وجب المتابعة بلا مهلة لمحض  
العلم العادل عند ظهور الموجزة بصدق الرسول فافرض -

**الرابع ان البعثة لا يخلو عن التكليف لأن فائدتها والتكليف**

ممتسع بوجوه الاول انه ثبت الجبر بما ان فعل العبد واقع بقدرة الله تعالى الى  
لاتاثير لقدرة العبد عندكم والتکلیف بقدرة الغیر تکلیف بالابطاق وأيجواب  
ان قدرة العبد وان كان غير موثقة الا ان لها اعطايا بالفعل يسمى كسباً وباعتباره  
جاز التکلیف به فلا يكون تکلیف بالابطاق الثاني ان التکلیف اضرار بالعبد لما  
يلزمه من ضرر التعب بالفعل والعقاب بالترك والاصح ارجعيه والله تعالى  
منزه عنه وأيجواب ان فاعل التکلیف من المصادر المدنية والاخروية يربى  
كثيراً على المضرة التي هي فيها مما يسمى تحفيفه وتركه اخغير الكثير لاجل الشر  
القليل مالا يجوز الثالث ان فاعل التکلیف من التعب بالاغراض وهو عبث  
قيمي او لغرض يعود الى الله وهو تعالى منزه عن الاعراض كلها اوانى العبد  
وهو اذا اضرار وهو مستنق بالاجماء او نفع وتکلیف جلب النفع والتعديب  
بعد ما يجيء في المعقول لانه منزلة ان يقال ليحصل المنفعة لفسك  
ولا اخذ بثابته باداؤه بآداء واجواب انه فرع حكم العقل بالحسن والقبح وجواز  
النهى في افعاله تعالى وقد ابطلنا كل واحد منها في موضعه وايضاً ان

التكليف يعرض يعود الى العبد هو المفatum الديوية والاخروية التي ترى على مصرة  
التعب بمشاة الافعال فاما عقبا به فلا فليس كان لم يحصل المنفع قبل كان لم  
يتمثل امر موكله وسيد وفذلك اهانة لقول الله سبحانه وتعالى ان المعرض ان يقول  
لم كلف الله سبحانه مع علم بأنه لا يمثل ولا يستحب به فائدة النفس فعل هذا  
الاضرار وهو قبح وينكر الجواب عنه بالتكليف ان كان بالنسبة اليه اضرار الا انه  
قد هرر ان الضر القليل لا جل الخير الكثير ما يجوز عقلانيا ليكون قبيحا قال المعتزلة  
ان تكليف الكافر فائدة ايضا هي التعزيز للتوب فان التواب فائدة امثال المكلف  
المكلف به فائدة التكليف وقرب من هذا ما اوردوا مثالا وهو مكن دعا غيره  
الى طعامه وهو يعلم انه لا يحبها الا ان تستعمل معه نوع من التأدب والتلطف  
واذ لم يفعل الداعي ذلك النوع من التأدب كان ناقصا الغرضه .

### حكمة البعثة والشرائع

الاولى والا انفع في هذا المقام ان يذكر ما قال الحكماء الاسلام من  
ان التكليف حسن، بيان ذلك ان الله تعالى خلق الانسان بحيث  
لا يستقل وحده بأمور معاشه لا حتياجاته الى غذاء ولباس ومسكن سلام  
وعبر ذلك من الامور التي كلها صناع لا يقدر عليه صانع واحد مدة  
حياته واما يتيسر بجماعة يتعاصدون ويشاركون في تحصيلها ابان عمل  
كل لصاحبها بازاء ما يعمل له الآخر مثلا يحيط بذلك ويحصل بذلك  
الابرة له — وعلى هذا اقياس سائر الامور في قيم امور معاشه باجتماع من  
بني نوعه وهذه اقلي الاعان قد في بالطبع فان المدن بأصلها هرم

عبارة عن هذا الاجتماع ولا ينتظمه الا اذا كان بينهم معاملة و  
 عدل لان كل واحد يشتهي ما يحتاج اليه ويعصب على من يزاحمه فيه  
 وذاك يرجع الى اجر على الغير فیقم من ذلك اخر فيختل امر الاجتماع  
 ونظامه للمعاملة وللعدل جزئيات غير مخصوصة لا ينضبط الا بوضع  
 قوانين هي السنة والشرع فلا بد من شارع نما لهم لوتنازع عوافي وضع السنة  
 والوضع والشرع لوقع الاجر فينبغي ان يتنازع الشارع منهم باستحقاق  
 الطاعة لينقاد بالآقون لقول السنة والشرع منه وهذا الاستحقاق  
 اما يتصور بأشخاصه بآيات تدل على انه من عند الله تعالى وتلك هي  
 المعجزات ثم ان الجمود من الناس يستحقون احكام الشرع اذا استوى في  
 عليهم الشوق الى مستحباتهم فيقدمون على المعصية ومخالفة الشرع  
 فإذا كان للطريق ثواب وللما عاصى عقاب فهم ملحوظ والرجاء على الطاعة  
 وترك المعصية كان انتظام الشريعة اقوى مما اذا لم يكن كذلك فوجب  
 عليهم معرفة الشارع والمحازى ولا بد من سبب حائط بذلك المعرفة  
 فلذلك شرعت العبادات المذكورة لصاحب الشرع والمحازى وكررت  
 عليهم حتى استحببت المذكورة لتكريرها فذاك ينبيء ان يكون الشارع دليلاً  
 الى التصديق بوجود حالت عليهم قد يروى الايمان بشارع ارسل اليهم من  
 عنده صادقاً وللاعتراف وبعد ووعيداً وثواب وعقاب اخرين وللـ  
 القيام بعبادات يذكر فيها الحال بعنوت جلاله وللـ الانقياد بستنة التي  
 يحتاج اليها الناس في معلماتهم حتى يستقر بذلك الوعود العدل المقيم

لنظام امور النوع وتلك السنة استعمالها ناقع في امور ثلاثة الاول رياضة  
 القوى النفسانية بمنعها عن معانقة الشهوة والغضب المانعة عن توجيه  
 النفس الناطقة إلى جانب القدس الثاني ادامة النظر في امور العالية  
 المقدسة عن العوارض المادية والكثيرات الحسية المودية إلى ملاحظة  
 الملوك الثالث تذكر اذارات الشارع ووعده للحسن ووعيده للمسئ  
 المستلزمة لاقامة العدل في الدنيا مع زيادة الاجر والثواب في الآخرة هذا  
 كلاماً موقرّيب من هذه امارات المعتزلة من ان التكليف واجب عقلاً  
 لأنها زاج عن ارتكاب القبيح لأن الانسان بمقتضى طبعه يميل ألى  
 الشهوات والمستلزمات فإذا علم أنها حرام اتجر عنده والزجر عن القبيح  
 واجب، الرابع التكليف امام عم وجود الفعل ولا قاعدة فيه اصلاً للوجود  
 وتعيين صدوره فيكون عيناً بمحامن وجهاً امتناع التكليف وكذا الحال  
 اذا كان التكليف بعد الفعل مع انتهائه تكليف بتحصيل المحاصل وما قبل  
 وجود الفعل وانه تكليف بحال اطياف لأن الفعل قبل الفعل الحال اذا يمكن  
 وجود الشئ حال عدمه والجواب ان القدرة مع الفعل عندنا والتكليف به  
 في هذه الحالة ليس تكليفاً بالحال الذي هو تحصيل المحاصل وإنما يكون  
 كذلك ان لو كان الفعل حاصلاً بتحصيل سابق على التحصيل الذي هو  
 ملتبس به وليس كذلك بل هو حاصيل بذلك التحصيل على أننا نقول  
 التكليف كالحدث فيقال احداً شاء اما حال وجوده فيكون تحصيلاً للحال  
 واما حال عدمه فيكون جماعتين التقيضتين والاحاديث مما لا شائط فيه

فما هو جوابكم في الأحداث فهو جوابنا في التكليف والمعزلة أجابوا عن هذا  
 الاعتراض بأن التكليف قبل لفعل ليس ذلك تكليفاً لما لا يطاق لات  
 التكليف في الحال أمهو باليقاع في ثانى الحال لا بالايقاع في الحال ليكون  
 جماعين النقيضين وهو الوجود والعدم كما أن تكليف الكافر في الحال أمهو  
 بايقاع اليمان في ثانى الحال وفي نظر لانه ان استمر الكفر مثلاً في ثانى الحال  
 فلا قدرة فيه على اليمان وان بدأ باليمان لم يكن مكافحة لاستحالة التكليف  
 لتحصيل الحاصل و يمكن الجواب عنه بناءً على التكليف لا يتعلّق بالإيمان مقدار  
 ولللازم منه ان يكون المكلف به مقدر ورا في زمان وجوده وأما كون القدرة  
 بجماعته للتکليف فلامع ان التكليف بتحصيل الحاصل اما بتحصيل اذا كان  
 بتحصيل آخر لذاك التحصيل كما في قلت ان استمر الكفر في ثانى الحال  
 لا ينفي قدرته على اليمان فيه عندهم كان اليمان حال الكفر مقدار  
 بزعمهم لأن القدرة قبل لفعل ثابتة ليصره تكليفاً لكافر باليمان لأن  
 التكليف لغير المقدر وغير الواقع لقوله تعالى لا يكفي الله نفساً إلا وسُرّها <sup>(٢٤)</sup>  
 وحينئذ يصرم الجواب باختيار الشق الأول ايضاً المأترى ذا قول والله سبحانه  
 اعلم فرداً ينظر انه على تقدير استمر الكفر في ثانى الحال يكون اليمان غير  
 مقدر فيه ايضاً لأن جمجم الوجود والعدم فلا يكون لا عذر لهم بآن التكليف  
 في الحال أمهو بالايقاع في ثانى الحال فآئده اصلاً فعلى هذا لا يمكن الجواب  
 باختيار الشق الأول كما لا يخفى فاقرئهم  
 الخامس بعض الملاحظة ان التكليف لا لفعل الشاقة

البدنية يشغل الباطن عن التفكير في معرفة الله تعالى وفأيجب له من العصبات ودأيجز ويكتنف من الأفعال ولاشك أن المصلحة المتوقعة من هذه الغايات وهو النظر فيما ذكره ربنا على ما يتوهم مما كلف به فكان ممتنعا عقولاً وأبحواب ان التفكير في مع فـ الله تعالى سخانه هو مقصد الاتضاع من التكليف وسائل التكاليف معينة عليه داعية اليه ووسيلة في صلاح المعنى لمعين على صفاء الاوقات عن المشوشات التي يربى شغفها على شغل التكاليف.

الاعتراض الخامس ان في العقل من وحمة وكفاية عن البعثة فلابد فيها الحجج وبيان ما حكم العقل بحسن فعل وما حكم بقبحه بتركه وما كل محبكم فيه بحسن ولا بقبح يفعل عند الحاجة اليه لأن الحاجة حاضرة فيجب اعتباره دفع المضره فواهقاً ولا يعارضها بغير داحتمال المضره بتقدير قبحه وتركه عند عدم الالاحتياط في دفع المضره المترتبة وأبحواب بعد تسليم حكم العقل بالحسن والقبح ان الشرع المستفاد من البعثة فايده تفصيل ما اعطاه العقل ايجام الامر بحسن والقبح والمنفعة والمضره وبين ما يقتصر عن العقل ايجام القائلين بحكم العقل لا ينكر من افعال ما لا يحكم العقل فيه بشئ كوظائف العبادات وتعيين الحدود في مقدارها وتعليم ما يتعمق وما يضر من الأفعال والنبي الشارع كالطبيب الحاذق يعرف الادوية وطبائعها وخواصها بما لا ممكن مع فتها للعامة بالتجربة ففي رهط طويل يحرمون فيه من فوائدها ولقيعون في المهدلك قبل استعمالها اذرياً ما يستعملون من الادوية في تلك المدة ما يكون مهلكاً

ولايعلمون ذلك في هلكهم مع ان استغالمهم بذلك يوجب اتعاب  
 النفس و تعطل الصناعات الضرورية والشغف عن مصانع المعاش  
 فاذا سلّم من الطيب خفت المؤنة واستفعوا به وسلموا من تلك  
 المضار فكما لا يقال في امكان معرفة ما ذكرت عن الطيب فكذا  
 لا يقال في امكان معرفة التكاليف والحوال لافعال بتأمل العقل فيها اعني  
 عز المبعث كيف النبي لا يعلم ما لا يعلم الا من جهة الله سبحانه خلاف الطيب  
 اذ يكن التوصل الى جميع ما يعلم ب مجرد الفكر والتجربة فادام يكن هو مستغنى  
 عن مكان النبو او في بذلك وفيما تقدم من تقرير من هب الحلماء في  
 اثبات النبوة وحسن التكليف تتم هذه الكلمة .

السادس المعجزة ممتنعة لا لها خرق للعادة وتجوزة سفطية  
 فلا يثبت النبوة والجواب ان خرق العادات ليس اعجب من اول  
 خلق السموات واذعن وما يبيهها واذكرهم بعدم وقوع الخرق في بعض  
 الموارد لا ينافي امكانه في نفسه على ان خرق العادة من الابنياء في  
 الاولى عادة مستمرة موجود في كل عصر و او ان فلا يمكن للعاقل  
 المنصف انكاره بل نقول ان المعجزة عندنا ما يقصد به تصديق مني  
 الرسالة وان لم يكن خارقا للعادة اقول وفي نظر لانه ينافي فامر في  
 شرائط المعجزة من ان خرق العادة شرط فيها ولا انه لو لاذان  
 وكانت المعجزة غير دالة على الصدق كالامور المعتادة فاذهم  
 السابع ظهور المعجزات لا يدل على الصدق لا احتمال كونه

من فعله لامن فعل الله لكونه ساحراً قد أجمعوا على حقيقته وتأثيرة  
 في أمر غريبة او بطلسم اختص هو بمعرفته والجواب ان التجويفات  
 العقلية لا تناهى العلم العادي كما في المحسوسات فانا بجزم بان حصول  
 الجزم المعين لا يمتنع فرض عدم بيل له مع الجزم بحصوله جزماً  
 مطابقاً للواقع ثابت لا يتطرق اليه شبهة للحس الشاهد به شهادة  
 موثوقة بها والعادة ادراة العلم كالحس في جازان بجزم كجزم الحس بشئ  
 من جهة العادة مع امكان نقيضه في نفسه وايضاً قد يبين في موضعه  
 ان لا موثق في الوجود الا الله فالمعجزة لا يكون الا فعل الله لا للمدى  
 والمعنى ونحوه ان لم يبلغ حد الا عجز الذي هو كفلي البعض واحياء الموتى  
 وابراء الاكمه والابرص فظاهر ان لا يلتبس السحر بالعجزة فلا اشكال  
 وان بلغ حد الاجاز فاما ان يكون بدون دعوى النبوة والتحدي  
 فظاهر ايضاً انه لا للتباين او يكون مع ادعاءهما وحينئذ فلا بد من  
 احد الامرین ان لا يخلقه الله سبحانه على يده او ان يقدر غيره على معارضته  
 والا كان تصديق ذلك كاذب وهو محال على الله تعالى لكونه كذلكاً.  
 الثامن العلم بحصول المعجزة لا يمكن لمن يشاهده الا بالتواتر  
 وهو لا يفيض العلم فلا يحصل العلم بنبوة احد من لم يشاهد معجزته  
 واما لا يفيض التواتر العلم بجواز الكذب على كل واحد من اهل  
 التواتر فكذا الجوز الكذب على الكل اذ ليس كذب الكل الا كذب كل  
 واحد والجواب متى مساوات حكم الكل من حيث هو كل حكم كل

واحد لم يرى من قوة العشرة على قرينه ما لا يقوى عليه كل أحد  
الناتس قالوا اتبعنا الشريعة فوجد ناهما مشتملة على ما لا يوافق  
العقل والحكمة فعملنا انها ليست من عند الله وذلكر كابحة ذبح  
الحيوان وايلامه لمنفعة الا كل وغيره وايجاب تحمل الجوع والعطش  
في أيام معينة والمنع عن الملاذ الذي به أصلاح البدن وتکلیف الأفعال  
الشاققة وطريق البوادي لزيارة بعض المواقع والوقف بعض والسع  
في بعض والطوابق بعض معماتاً ثلثاً ومصانها همة المجانين والصيام  
في التعرى وكشف الرأس والرئي لا إلى مرئي وتقبيل حجر لامنة له  
على سائر الأحجار وكتريم النظر إلى أكثر الشهوات دون الأمة  
الحسناً والجحود بعد تسليم حكم العقل بالحسن والقبح ووجوب  
الغرض في أفعاله تعالى أن غايته عدم الوقوف على الحكمة في تلك الصور  
المذكورة ولا يلزم منه عدمها في نفس الامر ولعل هناك مصلحة استثار  
الله سبحانه بالعلم بما قد بيّن من قبل ان وراء العقل طوراً آخر  
يتفتح في عين اخر يبصر بها الغيب وما يكمن واما بخلاف ذلك العقل  
معزول عنه لا يعزز قوة الحسن عن مدركات التقى وساورد لهذا ازيد

## تحقيق في أول المسلوك الثاني

انشاء الله تعالى

دای غاییۃ الامر

## المسلك الثاني في اثبات نبوة خاتم الانبياء محمد المصطفى

صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

اعلمان من الامور فالله لها خواص لا يدركها العقل حواليها أصلاب  
 يجاد العقل يكذبها ويقضى [ستحالتها فلنقم البرهان على امكان تلك  
 الامور بل على وجودها فنقول ان وزن دافع من الافيون سهل قاتل لانه  
 يحيى الدم في العروق لفقط ببرودته والذى يرعى علم الطبيعة يزعم ان ما يبرد  
 من المركبات اما يبرد بعنصر الماء والتربة فهم العنصران الباردان ومعلوم  
 ان ارطاء الماء والتربة لا يصلح تبريد هما في الباطن الى هذ الحد فلو اخبر  
 طبيعى بهذه او لم يخبر بها لقال هذا امثال وللديل على استحالته ان في متاربة  
 وهوائية والهوائية والتاربة لا تزيد ببرودة فلو يقدر الكل فاء او ترابا  
 لا يوجب هذا الافتراض التبريد و اذا انضم الي حاران فاوی بان لا يوجد وبقد  
 هذ البرهان والثوابهين الفلاسفه في الطبيعيات والاهيات مبني على هذا الجنس  
 فانهم تصوروا الامور على قدر ما وجدوها وعقلوه ومالهم يعقلوه قدروا واستحالته  
 كذلك من لم يكن بالرؤيا الصادقة فالوقا وادعى منى ان عند زوال الحواس يعلم  
 الغيب لأنكره المنتصرون به مثل هذه العقول ولو قيل لواحد هل يجوز ان  
 يكون في الدنيا اشيء هو مقدر رجته يوضع في بلدة يأكل البلد بحملتها ثم يأكل  
 نفسه فلا يبقى شيء من البلد وما فيها ولا يبقى هو في نفسه لقال هذا امثال وهو  
 من جملة الخرافات وهذه حالة النازار وينكرها من لم ير النازار اذا سمعها

وأكثرا نكار حكم الشرائع وعجائب الآخرة منها العقيل فقوله للطبيعي قد انظر  
 إلى أن تقول في الآيات خاصية في التبرير ليس على قياس المعقول بالطبيعة فلم  
 لا يجوز أن يكون في الآيات من الشعيب من الخواص في مداواة القلوب وتصفيتها ما لا  
 يدرك بالحكمة العقلية بل لا يصر ذلك إلا بعين النبوة وقد اعترفوا بخواص هما عجب  
 من هذا إنما أوردها في كتبهم وهي من الخواص العجيبة المجردة في معالجة الحامل التي  
 عسر عليها أطلق هذه الشكل يكتب على خرتين ثم يصيغها ماء وتضعها تحت قدديها  
 وتنظر اليهما الحامل بعيته فإذا سمع اللولد إلى آخر وجر في الحال وقد اقر والمكان  
 ذلك وأوردها في عجائب الخواص وهو شكل في تسعة بيوت يرمي فيها  
 رقم خصوصاته يكون على جدول واحد خمسة عشر في طول الشكل أو  
 عرض على التارييف ليثبت شعرى من يصدق ذلك لم يسمع عقله  
 للتصديق بأن تقدير صلاوة الصبح بربعين والظهر باربع والمغرب  
 بثلثي الخواص غير معلولة بنظر الحكمة وسببها اختلاف هذه الأوقات  
 وإنما تدرك هذه الخواص بنور النبوة والعجب أن لو غيروا العبارات إلى  
 عبارات المتجرين لا يترفو باختلاف هذه الأوقات ورتبوا به ججاجا

|   |   |   |
|---|---|---|
| ب | ط | د |
| ج | ز | ه |
| ذ | ب | ط |

|   |   |   |
|---|---|---|
| ٧ | ٧ | ٦ |
| ١ | ٥ | ٤ |
| ٩ | ٢ | ٩ |

|   |   |   |
|---|---|---|
| ٢ | ٧ | ٤ |
| ٩ | ٥ | ٩ |
| ٣ | ٣ | ٣ |

وأيضاً وجد هذه الأشكال في المنفذ من الضلال للغزا إلى  
 مع اختلاف بسيرو وهو هذَا: -



؛قول الاولى، فقد جربوا وشاهدوا الحقيقة في جميع ما ورد به  
 الشرع وأسلك سبيلهم تدرك بالمشاهدة بعض ذلك على  
 ان اقول وان لم يقرب فيقضي عقلك بوجوب التصديق  
 الا باطاعه قطعاً وانا لوقر ضنا رجلاً بلغ وعقل ولم يجرب المرض  
 وله والد مشفق حاذق بالطب يسمع دعوه معرفة الطب منه  
 عقل يجعل له والده دواءً وقال هذا يصلح لمرضك ويشفيك من  
 سقمك فما زاد ايقتضيه عقله وان كان الدواء امراً كريماً فما زاد  
 يتناول وان يكنب ويقول ان لا اعقل مناسبة لهذا الدواء لتخسيل  
 الشفاء ولم يجربه فلا شرك انا و تستخفه ان فعل ذلك فان قلت  
 فيما عرفت شفقة النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ومعرفته بهذه الطب  
 فاقول فيما عرفت شفقة ابيك فان ذلك ليس امراً محسوساً بل عرقته  
 بقرار احواله وشواهد اعماله في مصادره وموارده علم ضروري الانتماري  
 فيه ومن نظر في اقوال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وما ورد  
 من الاخبار في اهتمامه بارشاد الخلق وتلطيف حق الناس بـ انواع  
 الرفق واللطف الى قدر يربى الاخلاق واصلاح ذات الـ بين حصل  
 له علم ضروري بـ ان شفنته على امته اعظم من شفقة الوالد على ولده  
 واذا نظر الى اعاجيب ما ظهر عليه من الافعال والـ عجائب الغيب التي  
 اخبر عنها في القرآن على لسانه وفي الاخبار وـ ان ما ذكره في اخـر الزمان  
 وظهور ذلك كما ذكره علم عـلما ضروريـاً انه بلـغ الطور الذي

دراء العقل والفتح لـ العين التي ينكشف بها الغيب والخواص والأمور  
 التي لا يدركها العقل وهذا هو منهاج تحصيل العلم الشروري  
 بصدق النبي ﷺ تعالى عليه وعلى الله واصحابه وبارك وسلّم فقرب  
 وتأمل القرآن وطالع الأخبار تعرف ذلك بالعيان كذا ذكره  
 الإمام الغزالي رحمه الله تعالى وقال أيضًا فإن وقع لك الشك  
 في شخص معين أنت بني املا فلا يحصل اليقين إلا بمعرفة أحواله  
 أما بالمشاهدة أو بالتوارد والتسامع فأنك إذا عرفت الطيب  
 أو الفقيه يمكنك أن تعرف الفقهاء والأطباء بمشاهدة أحوالهم و  
 سماع أقوالهم وإن لم تشاهد هم فلا تعجز عن معرفة كون الشافعي  
 فقيهاً أو كون جايلوس طيباً بمعرفة بالحقيقة لا بالتقليد بل بإن  
 تتعلم شيئاً من الطيب والفقير وتطأ العركتبة وأتصانيفهما فيحصل  
 لك علم ضروري بحاله فأذن لك إذا فهمت معنى النبوة فالكل النظر  
 في القرآن والأخبار ليحصل لك العلم الضروري بلونه صلى الله تعالى  
 عليه وآله وسلم على أعلى درجات النبوة وأخذنا ذلك بتجربة  
 ما قاله في العبادات وتأثيرها في تصفية القلوب وكيف صدق في  
 قوله "من عمل بما علمه ورثه الله علمه ما لم يعلم" وكيف صدق في  
 قوله "من اعانت ظالمًا سلط الله تعالى عليه" وكيف صدق في قوله  
 "من أصبجه وهو همه واحد نفاه الله هموم الدنيا والآخرة" فإذا  
 بررت ذلك في ألف وalfين والآن حصل لك علم ضروري كالتماري فيه فمن

هذا الطريق اطلب ليقين بالنبوة وهو ادیان القوى العلمي او المدحبي ف فهو  
كم المشاهد والاخذ بالعدد لا توحد الا في طريق الصوفية، هذا.

## وجوه اثبات البتوة

والعلماء اور دوافی اثبات نبوة صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم وجوها  
الاول وهو العدد عند جمیع العلماء انتصراً لله تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم اذنی  
النبوة و ظهر المجزرة على يده . اما الاولى فمتواترة تواتر الحقيقة  
بالعيان والمشاهدة فلا مجال للانكار . واما الثانية فمحنة القرآن  
وغيره امام القرآن ممحن فلان تحدى به ولم يعارض فكان  
محن اماماً تحدى به فقد تواتر حجت لم يبن فيه شبهة  
وايات التحدى في القرآن كثيرة لقوله تعالیٰ قلْيَا وَإِنَّمَا يُبَدِّلُ مِثْلَه (٥٢)  
وقوله عز وجل فَأَنْوَاعُسُورٍ مِثْلُه مُفْرِيَاتٍ وقوله سبحانه وَهُنَّ  
فَأَنْواعُ سُورَةٍ مِنْ مِثْلِه واما ان لم يعارض فلان ما تحدى به  
دعا الى الاتيان بسوره من مثله مصاقع البلوغ والفصحاء من  
عرب العرباء مع كثرة هم من حصى البطيء واحرص الناس على انساعه  
ما يسطل دعواه واشتهارهم بغية العصبية والتحميمية الجاهلية و  
تهاكمهم على المباءات والمبارات بخنز واعن الاتيان باقصر سورة  
من مثله حتى اثر المقارعة باسيوف على المعارضة بالكروف  
فلو قد روا على المعارضة لعارضوا ولو عارضوا التواتر اليائنة توافر  
الداعي على نقله كقتل الخطيب على المنبر والعلم بجميع ذلوك قطعى

سائر العاديات وأما مان ما تحدى به ونم يعارض يكون مجرزاً فلما  
 مر من بيان حقيقة المعجزة وشرانطها وفي نظر لها ولا فبان يقال  
 لعل التحدى لم يبلغ من هو قادر على المعارضة أو لعله تركها  
 مواضعة على المدى ومواطاة معدن اعلاء كلمة فينال من دولته  
 حظاً فارفاً وأماماً ثانياً فلعلهم استهواه أو لا وظنوا ان  
 دعوه ما لا يتم وخفوة آخر الشدة شوكته وكثرة اتباعه او  
 شغله مما يحتج جون اليه في تقويم معيشته من امعارضة وأما  
 ثالثاً فلعله عرض ولم يظهر ما نعم او ظهر ثم اخفاها اصحابه  
 وأتباعه عن استيلائهم وطمسوا الآثار حتى انمحى بالكلية و  
 ايجواب الاجمالي فما هن أول من ان التجويزات العقلية لا تغافل  
العلم العادى كافي المحسوسات والتفضيل اما عن  
 الاول وهو قوله لعل التحدى لم يبلغ من هو قادر على المعارضة  
 فبأن يقال ان مرعى النية لما تي باصر يصدق دعوه وتحدى  
 به وتجزى واعن معارضته علم بالضرورة العادية انه صدق  
 في دعواه والقدر فيه سفطة ظاهرة واما عن الثاني وهو  
 قوله لعلهم استهواه أو لا وخفوة الخرافلان يعلم بالضرورة  
 العادية والوجودانية أميادرة الى امعارضة من يدعى الا انفرد  
 بامرين فيه اتفوق على اهل زمانه واستتباعه واسئلة عليهم  
 ذ انسهم وما لهم ويعين بالضرورة يصناعهم لا عراض عنهم في

مثل هذا الامر بحيث لا يوجه نحو الآيات بمعارضه اصدار  
جنبذ فدالاته من جهة الصرفه واصحه فكان النقوس اذ كانت محبولة ،  
عن ذلك كان صرفها منها امرا خارق للعادة دالا على صدق المدعى  
وان كان عالي بمقدور الغيرة واما عن الثالث وهو قوله لعله عرض  
ولم يظهر ملائم ، فكما اعلم بالعادة وجوب المعارضه على تقدير انقررة  
علم بالعادة ايضا وجوب اظهارها اذا ذهبتم المقصود ، واحده ال ملائم  
للبعض في بعض الاوقات والا ما كان لا يوجب احتماله في جميع الاوقات  
واذا ما كان بل هذا معلوم الانتفاء بالضرورة العاديه فلو وقعت معارضه  
لاستعمال عادة اخفاها ، لام اصحاب المدعى عند استيلائهم و  
لام غيرهم فاندرفت الاحتمالات كلها وثبتت الدلاله القطعية

## وجوه اعجاز القرآن

واعلم ان المسلمين اختلفوا في وجوب اعجاز القرآن فقيل هو ما الشتم عليه  
من النظم الغريب الاسلوب العجيب المخالف لنظم العرب نثرهم في اوائل السور  
والقصص او اخرها او فواصل الائمه التي ينتزنه الاصحاء في كلامهم فان هذه  
الامور وقعت في القرآن على وجه يعيدهم في كلامهم كانوا اعاجزين عنه عليه بعض  
المعترضون هل العربية والجاحظ من المعترضون في الدرجة العالية من المبالغة  
التي لم يعهد مثلها في ترازيهم وتقدح عنهم درجات بلاغتهم فمن كان  
اعرف بالعربية وفنون بلاغتها كان اعرف باعجاز القرآن وقد ادى الفاضل  
الباقلي في هو جميع الافرين النظم الغريب وكونه في الدرجة العالية من

البلاغة وقيل هو اخبار عن الغيب تحوّلهم من عذر غلتهم سيفيلون في  
 يضع سينين اخبر عن عملية المرض على الفرس فيما بين الثالث الى التسع وقد  
 وقع كما الخبر وقيل وجه اعجازه عدم اختلافه وتناقضه مع ما فيه من  
 الطول والامتداد وتمسكوا في ذلك بقوله عزوجل وكان من عند  
 غير الله لوحده واقبه اختلافاً كثيراً وقيل اعجازه بالصرف على معنى ان  
 العرب كانت قادرة على كلام مثل القرآن قبل البعثة لكن الله صرفهم  
 عن معارضته واحتلقوها ككيفية الصرف وقال الاستاذ من والنظام  
 من المعتزلة صرفهم مع قدر رحمة وذلك بأن صرف دواعيهم اليها  
 مع كونهم محجولين عليها خصوصاً عند توفر اسباب الداعية فحقهم كالت缤纷  
 بالعجز والاستزال عن الرئاسات والتکليف بالانقياد و قال المرتضى من الشيعة  
 بل سلبهم العلوم التي تحتاج اليها في المعارضـة.

### شبه القادحين في اعجاز القرآن

اما الاول فلان وجه الا عجائز يجب ان يكون بينا من يستدل  
 به عليه واحتلافكم فيه دليل خفائه واجواب ان الاختلاف  
 والخفاء وان وقع في احد الوجوه فلا اختلاف ولا خفاء في انت  
 جموع القرآن بما فيه من البلاغة والنظم الغريب والاخبار عن الغيب  
 واسنة الله على الحكمة باللغة عملاً وعملاً على غيرها ما ذكر في وجه الايجاز  
 معجزٌ واما وقع الاختلاف في الوجه الاختلاف الانظار ومبنيه اصحابها  
 من العلم وليس اذ لم يكن معجزاً بالنظر الى احد ما بنيناه بعيشه يلزم

ان لا يكون معجزاً بحملتها ولا بواحد منها لا بعينه وكأين من بل يغري  
 على النظم والنترو لا يقدر على الاخر ولا يلزم من القدرة على احدهما  
 القدرة على الجميع وليس كل ما ثبت لكل واحد ثبت للكل من حيث  
 هو كل اقول لا يخفى ان هذه الاجواب يقتضى ان يكون مجموع القرآن  
 فقط معجزاً لا مقداراً اقصى سورة منه ايضاً وهو خلاف الواقع لأن  
 مقدار اقصى سورة منه معجز ايضاً كما اصر - فان قلت هل فالعجب ان  
 مجموع القرآن معجز بمجموع ما ذكر من وجوه الايجاز وكل سورة منه  
 معجز بأحدى هذه الوجوه لا على التعين قلت فحيث لا يزيد فعما قال  
 المعارض من ان وجهاً الايجاز وجب ان يكون بيته على هذا التقدير  
 يبقى وجهاً الايجاز غير بيين كما ترى - اللهم لا ان يمنع وجوب كونه  
 بيته او متعيناً ولا يخفى على المنصف امتأمل ان هذه المنه مكابرة  
 صريحة فافهم — — واما الثاني فلان الصحابة اختلقو في بعض  
 القرآن حق قال ابن مسعود رضي الله تعالى عنه بأن الفاتحة والمعوذتين  
 ليست من القرآن مع أنها شهر سورها فلو كانت بلاغتها بلغت  
 حد الايجاز لم تميزت به عن غير القرآن ولم يختلفوا والجواب ان  
 اختلاف الصحابة في بعض سور القرآن أمر فيه بالاحاد المفيدة للظن  
 ومجموع القرآن منقول بالتواتر المفید للبيقى فذلك الاحد ما لا يلتفت  
 إليه اصلاً على أن نقول انهم لم يختلفوا في نزوله على محمد صل الله تعالى  
 عليه وعلى آله وصحبه وسلم ولا في بلوغه في البلاغة حد الايجاز بل في

بجز كونه من القرآن وذلك لا يضرنا فما في الخبر بصدده -

واما الثالث فلا نفهم كانوا عند جمع القرآن اذا الى الواحد العبر المشهور عندهم بالعدالة بالآلية لم يضعوها في المصحف الا البيتنة او يمين ولو كانت بلا عتها او اصلة حدا اعجاز لعر فوهما بذلك ولم يحتاجوا في وضعها في المصحف الى عدالة وكذا الى بيتهما او يمين والجواب ان اختلافهم في موضعها من القرآن وفي التقديم والتاخير فيما بينها وبين الآيات الا خلاف كونها من القرآن فان النبي عليه الصلوة والسلام كان يوازن على قوله فما تلقى به الواحد كان متيقناً كونه من القرآن وطلب البيتنة والتعليق اما كان لا يجل الترتيب فلا اشكال وايضاً عدم اعجاز الآلية والا يمين لا يضرنا فان المعيزن متى لا يجدان يكون مقداراً قصراً سورة منه اقلها ثلاثة آيات

واما الرابع فلكل صناعة حدد معين يقتضي عدده ولا يتجاوزه ولا بد في كل زمان من فائدة قد فات ابناءها فلعل مهدى الله تعالى عليه واله وسلم كان افضل اهل عصره فاتي بكلام معيزن عن مثله اهل زمانه ولو كان ذلك معيزن الكائن ما تلقى به كل من فاق اقرانه من صناعة معيزن او هو ضروري البطلان والجواب ان المعيزن يظهر في كل زمان من حسن ما يقلبه على اهله ويبلغون فيه الغاية القصوى والدرجة العليا فيقفون فيه على اكمل المعتاد الذي يمكن للبشر ان يصل اليه حتى اذا شاهدو ما هو خارج عن حد هذه

الصناعة علوا الله من عند الله سبحانه وله يكين الحال كذلك  
 لم يتحقق عند القوم معجزة النبي بذلك كالسفر في زمن موسى عليه السلام  
 وما علم السكران أن حدا سكران تخيل وتهيئ ما لا ثوت له حقيقة  
 ثم رأوا العصابة انقلب ثعباناً تلقف سكرهم الذي كانوا يأكلونه  
 علموا أن خارج من السكر وطرق البشر فامنوا به وأما فرعون فإنه لقصوره  
 في هذه الصناعة ظن أنه كبيرهم الذي يعلمهم السحر ولكن الطيب في زمن  
 عيسى عليه السلام فإنه كان غالباً أهل ذلك وكانوا قد تناهوا فيه فيعلم  
 الكامل في بابه وأعلمهم أن أحيا الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص خارج  
 عن حد الصناعة الطيبة بل هم من عند الله والبلاغة بلغت في عهده  
 رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إلى الدرجة العليا وكان بهما  
 افتخارهم فيما يبيه حتى علقوا القصائد السبع بباب الكعبة تحدى  
 معارضتها وكانت السير تشهد بذلك فلما آتى صلى الله تعالى عليه وعلى آله  
 وسلم بما أتي عن مثله جمجمة البلقاء مع ما ظهر عنهم من كثرة المازعنة في  
 التشاجر وإنكاره حتى أن منه من مات على كفره ومنهم من أسلم  
 لو صرخ بيته عنده ومنهم من أسلم على نفقة منه للإسلام ملتملاً للذل  
 والهوان كالمتأففين ومنهم من استغل بالمعارضة إلى كيكة التي هي  
 ضحكة للعقلاء معارضتهم بهذه الكلمة "والزارعات زرعاً فالحاصلات  
 حصداً" والطاحنات طحنوا والطاجنات طبخوا فالأكلات أكلاؤهن  
 من عدل إلى المحاربة والقتال وتعريض النفس والمال والأهل

لله مأر والهلاك فعلم أن ذلك من عند الله سبحانه قطعاً.

واما انت امس فلان فيه اختلاف لفظاً معنى وقد ينفي عنك الاختلاف

حيث قال ولو كان من عند غير الله لوجد فيك اختلافاً ثم ثبت ما الاختلاف

في المفظ فمثل كأن صوت المنقوش بدل كالمعنى المنقوش ومثل فامضوا

إلى ذكر الله بدل فاسعوا و مثل فكانت كأن حجارة بدل في كأن حجارة ومثل

ضررت عليهم المسنة والذلة بدل الذلة والمسنة وأما الاختلاف

في المعنى فنحو ربنا بأعد بين أسفارها بصيغة الأمر وربنا الرب وربنا بأعد

بصيغة الماضي ورفع الرب والأول دعاء والثاني خبر ونحوه هل يستطيع ربك

بالغيبة ونعم الباء وهل تستطيع رب بالخطاب والأول استخبار عن

الرب والثاني عن حال عيسى عليه السلام وأجواب ان اختلاف المقول

احاد امر ودوما نقل منه تواترا فهو مما قال الرسول صلى الله تعالى عليه وعلى

آله واصحابه وبأداء وسلم انزل القرآن على سبعة احرف كلها شاف كانت

فلا يكون الاختلاف اللفظي والمعنوي قادر على انجازه -

واما السادس فاز في مخوا تكرار المفيدة اما الحسن فلقوله عن وجبل ان هذان

لساحران ادا التكرار لفظاً كما في سورة الرحمن ومعنى كقصة موسى و

عيسى عليهما السلام وأجواب امامعن الاول ان هذان لساحران قيل غلط

من الكاتب كان ايا عمر وقراءان هذين وقيل ابقاء الالف والتثنية

والاسماء الستة في الاحوال لغة لقبائل من العرب نحو قوله

ان اباها وابا باها لقدر بلغا في الجم عايتها

وعلى هذه اللغة قرأ أهل المدينة والعرق في هذه الموضع وقيل هو  
 مخصوص بلفظ هذه方言 زين فيه التون ولم يغير اللفظ أبقاء على  
 حالها كما فعل مثل ذلك في الذين حيث زين فيه التون على لفظ الذي  
 وابقي الياء على حالها في الأحوال الثالث وذلك لأن خوف بيت شنية  
 المغرب والميسي في كلمة هذه أو بين جمع المغرب والميسي في كلمة الذي  
 وقيل ضمير الشأن مقدر هنأ والألام حينئذ تكون داخلة في حيز  
 المبتدأ ولا يأس به وإن كان قليلاً وأما الجواب عن الثاني فلان للتكرار  
 فوائد منها زيادة التقرير والمباغلة في تحقيق المعنى ومنها اظهرا  
 القدرة على إبراز المعنى الواحد بعبارات مختلفة في الآية حاوزوا لطناً  
 وهو أحدى شعب البلاغة ومنها أن القصة الواحدة قد يشتمل على  
 أمور كثيرة فيذكر تارة ويقصد بها بعض تلك الأمور قصداً وبعضها  
 تبعاً ويغرس أخرى وأما سائر المعجزات فكانت شفاعة القمر وكلام  
 أبجادات وحركاتاً إليه وكلام الحيوانات البجم وأشباع الخلق الكثير  
 من الطعام القليل ونبوع الماء من بين أصابعه وأخباره بالغيب  
 وأمثال ذلك كثيرة لا يمكن إحصاؤها فهؤلاء المعجزات وإن لم يتوافر  
 كل واحد منها فالمقد المترافق بينها وهو ثبوت المعجزة متواتر  
 بلا شبهة كتجيأعة على سخاوة حاتم وهو كاف لتأكيـد اثبات النبوة  
الوجه الثاني في وجـه اثبات نبوـتـه صـلـة الله عـلـيـهـ وـالـهـ وـسـلـمـ وقد  
 ارتضـاهـ الـجـاحـظـ منـ المـعـزـلـةـ وـالـغـرـزـ إـلـىـ مـنـ أـكـمـاـيـفـهـ مـنـ كـلـامـ المـذـكـورـ

سابق الاستدلال بأحواله قبل النبوة وحال المعرفة وبعد تأمها  
 اخلاق العظيمة والحكمة الحكيمية واقتداره حيث محبه لا يطاله ولا  
 ذلك ان عليه الصلة والسلام لم يكن بقطلا في مهام الدين ولا  
 في مهام الدنيا ولو كان بمرارة لا جهود اعداؤه في تشويهه ولم يقدر  
 على فعل قبيحه لا قبل النبوة ولا بعدها وكان في غاية الفصاحة  
 كمأوال او تأثيرات جوامع الكلمة مع كونه امياؤه قد تحمل في تبليغ الرسالة  
 انواع المشقات حتى قال ما اؤذى بني مثل ما اؤذيت وصبر عليها  
 بلا فتور في عزيمته ولما استوى على الاعداء وبلغ مرتبة الرفيعة  
 في نفاد امواله ولا نفسي لم يتغير عما كان عليه بل يبقى من اول  
 عمره الى اخره على طريقة واحدة من صيحة وكان في غاية الشفقة على  
 امتها حتى خوطب بقوله فلما تَرَكْتَ نَفْسَكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ وَقُولَهُ  
 فَلَعَلَكَ بِأَخْيَمُ نَفْسَكَ عَلَى إِثْرَاهُمْ وَفِي غَايَةِ السُّخَاوَةِ حَتَّىٰ عَوْتَبَ  
 بِقُولَهُ وَلَا تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ وَكَانَ عَدِيمُ الالتفاتِ إِلَى زَحَافَتِ  
 الْدُّنْيَا حَقًّا أَنْ قَرِيشًا عَصَنَا عَلَيْهِ الْمَالَ وَالنِّجَاهَ وَالرِّيَاسَةَ حَتَّىٰ  
 يَرْكَ دُعَوَةَ فَلَمْ يَلْتَفِتْ إِلَيْهِ وَكَانَ مَعَ الْفَقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ فِي غَايَةِ التَّواضُعِ  
 وَمَعَ الْأَغْنِيَاءِ وَارِبَابِ الْأَثْرَةِ فِي غَايَةِ التَّرْفِعِ وَإِنْ عَلِيَّ الصلةِ وَالسلامِ  
 لَمْ يَفِرْ قَطْ مِنْ أَعْدَاءِهِ وَإِنْ عَظِمَ الْخُوفُ مِثْلُ يَوْمِ الْحِدْيَةِ الْأَخْرَابِ  
 وَذَلِكَ يَدُلُّ عَلَى قُوَّةِ قُلُوبِهِ وَشَهَادَةِ جَنَانِهِ وَلَوْلَا ثَقَبَ بِعَصَمَةِ أَنَّهُ  
 تَعَالَى أَيَّاهُ كَمَا وَعَدَهُ بِقُولِهِ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ لَا مُنْعِذُ لَكَ

عادة ولم يتلوّن حاله عليه السلام وقد تلوّنت به الأحوال فمن  
 تتبعها وأمثالها أعلم ان كل واحد منها وان لم يدل على النبوة لأن  
 امتياز شخص بمن يد فضل عن سائر الأشخاص لا يدل على كونه نبياً  
 لكن جموعها لا يحصل الا للأنبياء عليهم السلام قطعاً فاجتمع  
 هذه الأمور في ذاته عليه الصلة والسلام من اعظم الدلائل على كونه  
 نبياً. الوجه الثالث من تلك الوجوه وقد اختار الإمام الرazi انه  
 عليه الصلة والسلام ادعى بين قوم لا كتاب لهم ولا حكمت فيه مبلغاً فما  
 معرفتين عن احتج معتكلفين اما على عبادة الاوثان مشركي العرب واما  
 على دين التشبيه وصيحة التزوير وترويج الاكاذيب المفترىات  
 كاليهود واما على عبادة الا لهين ونكاح المحارم كالمحوس واما على  
 القول بالاب والابن والتثليث كالنصاري - انى بعثت من عندي الله  
 تعالى بالكتاب المنير والحكمة الباهرة لامتنعم مكارم الاخلاق وامثل  
 الناس في قوائم العلمية بالعقائد الحقة والعملية بالاعمال  
 الصالحة واقر العالم بالامان والعمل الصالح ففعل ذلك و  
 اظهر درية على الاديان كلها كما وعد الله سبحانه فاصبحت تلك  
 الاديان الزائفة وزالت المقالة الفاسدة واشترت شهوة التوحيد  
 واقمار التزير في اقطار الافاق ولا معنى للنبوة الا ذلك فأن  
 النبي هو الذي يكمل النقوس البشرية ويتجاوز الامراض القلبية التي  
 هي غالبة على الكثر النقوس فلا بد لهم من طبيب يعالجهم ومتى

كان تأثير دعوة محمد صلى الله تعالى عليه وعلى آله واصحابه وبآرك  
وسلم في علاج القلوب المريضة وازالة ظلماتها أكمل وأتم وجوب  
القطع بكون نبیا هو افضل الانبياء والرسول، قال الامام في  
المطالب العالية وهذا برهان ظاهر من برهان اللهم فانا بحثنا عن  
حقيقة النبوة وبيننا ان تلك الماهية لم تحصل لاحد كما حصلت له  
عليه الصلوة والسلام فيكون افضل مما اعداه. واما اثباتها

**بالمعجزة** فمن برهان الان وهذا الوجه قريب من

طريق الحكماء في اثبات النبوة اذ حاصله ان

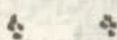
الناس في معاشرهم ومعادهم يحتاجون

إلى مؤيد من عند الله يضع لهم

قانونا يسعدهم في الدارين ثمنت المقالة الاولى -

المقالة الثانية في ذم الفاسق وبيان الضرر المحاصل من ممارسة

علومهم ومتاعتهم



له اي الامام الرازي ١١



# رسالہ اثباتِ نبوت

بسم اللہ الرحمن الرحیم

سب تعریف انش تعالیٰ کے لئے ہے جن نے اپنے رسول صلی انش علیہ وسلم کو ہدایت طے کے ساتھ بھیجا، اور ان را سخت صلی انش علیہ وسلم پر ایسی خاص کتاب (قرآن مجید) نازل فرمائی جس میں ذرا بھی کبھی (بیچیدگی) نہیں رکھی بلکہ یہ سیدھی اور سلیس ہے تاکہ وہ لوگوں کو سخت عذاب سے ڈلاتے جو انش تعالیٰ کی طرف سے آنے والے اور ہمتوں کو ان کے نیک اعمال کی وجہ سے (اس بات کی) خوشخبری سنائے کہ ان کے لئے (انش تعالیٰ کے ہاں) اچھا برلنی ہیئت ہے پس اس کے ذریعے اپنے بنوؤں کے لئے ان کے دین کو کامل کر دیا اور ان پر اپنی نعمت پوری کر دی اور ان کے ہلے وین اسلام کو پسند فرمایا اور آپ (صلی انش علیہ وسلم) اپنیا رسول کا مسلسلہ ختم کر دیا، جو مخلوقات کی طرف واضح آیات اور بڑے بڑے معجزات کے ساتھ سمجھ جلتے رہے تاکہ لوگ اپنے آپ کو ان انبیاء علیہم السلام کے بالکل حوالداریں جس طرح انہیں اپنے آپ کو بناؤں کے اور متاخر میراث اپنے آپ کو شفقت اطلب کے حوالے کر دیتے ہیں اور ان سے وہ فوائد و منافع حاصل کرنے میں جن سے عقل جبران ہے۔

اور آپ (صلی انش علیہ وسلم) کو تمام انبیاء علیہم السلام سے افضل اور تمام رسولوں سے مغرب اور ملکت کے اعتبار سے سب سے محتدل اور دین و شرع کے اعتبار سے سب سے زیادہ درست بنایا

اوہ بن کے اعتدالِ حال اور مرتبہ کمال کے متعلق ائمۃ تعالیٰ نے اپنے قول مَاَذَانَ الْبَصَرُ دَمًا طَغَىٰ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ أَيَّاتِ رَبِّهِ الْكَبُرَیِ (۔) [یعنی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نگاہ نہ تو ہی اور نحد سے بڑھی اور آپ نے اپنے پروردگار کے بڑے بڑے عجائب دیکھے] کے ذریعہ خبر دی ہے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں جو تمام مخلوقات کی طرف پھیج گئے ہیں تاکہ ان سب کو ائمۃ تعالیٰ کی تنزیہ اور توجیہ کی دعوت دیں، ان کو ان کی قوتِ علیہ و عملیہ میں کامل کریں اور ان کے بیمار دلوں کا علاج کریں۔ ائمۃ تعالیٰ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) پر اپنی رحمت کاملہ نازل قربائے جس کے آپ اہل ہیں، اور آپ کے آل واصحاب پر جو کہ ہدایت کے سارے ہیں اور تاریکی کے چراخ ہیں، جب تک کہ روشنی اور تاریکیاں ایک دوسرے کے بعد آئیں اور سیت زیارت سلامتی نازل نہ ہوئے، (این بعد حمد و صلوٰۃ کے واضح ہوکہ اللہ تعالیٰ (جو لوں اور بردگار ہے اس) کی رحمت کا تخلیج احمد بن عبد الاحد بن زین العابدین (امتہ سچانہ ان کو نامناسب اور عیب دار کرنے والے امور سے محفوظ رکھے) کہتا ہے کہ جب میں نے اس زمانے میں دیکھا کہ ۹ صلی بورت کے متعلق فہم لگوں کے اعتقاد میں ہم ایک شخص معین کی بیوت کے ثبوت اور تخفیف میں اور بیوت کے مشروع کردہ امور پر عمل میں فتوڑا گیا ہے) اور لوگوں میں اس کا شائع ہونا متفق ہو گیا بہانتک کہ ہمارے زمانے کے ایک جابر حکمران نے پہت سے علماء کو ناقابل ذکر سختیاں اور زنگالیفت پہچائیں صرف اس لئے کہ ..... وہ علمائی احکام کی پیروی اور انبیاء علیمِ السلام پر ایمان رکھنے میں پختہ تھے چنانچہ بہت سے علمائے اہل اسلام کو قتل کرایا گیا اور نوبت یہاں تک پہنچی کہ اس نے اپنی مجلس میں حضرت خاتم الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام کے نام کی تصریح ترک کر دی اور جس کا یہ اسم شریف رکھا گیا تھا اس کے نام کو بدل کر دوسرا نام رکھ دیا، گائے کا ذرع کرنا منسوع قرار دیا، حالانکہ یہ ہندوستان میں بڑے شعائر اسلام میں سے ہے مساجد اور مسلمانوں کے مقابر ویران کر دیئے۔ لیکن کفار کی عبادت کا ہبھوں اور ان کے رسول و پوچاپاٹ کے دنوں کی تعقیم کی گئی۔

مختصر یہ کہ اسلام کے شعائر اور اس کی علامتیں باطل قرار دیدیں اور کفار کے رسول اور ان کے مذاہب باطل راجح کئے، حتیٰ کہ کفار ہند کے احکام شائع کئے اور ان کو ان کی اصلی زبان (سنکرت) سے فارسی زبان میں منتقل کیا، تاکہ اسلام کے سارے آثار مٹا دیں۔ جب میں نے جان لیا کہ شک اور انگار کا مرض ویسے ہو گیا ہے یہ شک کو علاج کرنے والے بھی اس مرض میں متلا ہو گئے ہیں اور مخلوق بلاتک کے قریب ہو گئی ہے تو میں نے لوگوں کے افراد کے عقیدوں کی جستجو کی اور ان سے ان کے شہادت دریافت کئے اور ان کے راز ہاتے دروں اور عقائد کی گردی کی تو ان کے فتوٰ اعتماد اور صفت ایمان کی وجہ، عبد نبوت کی دُوری، علم فلسفہ کی مشغولیت اور حکماء ہند کی کتابوں کے سوا کوئی سبب نہ پایا۔ نیز میں نے بعض لوگوں سے مناظرہ کیا جنہوں نے علم فلسفہ پڑھا تھا اور کافروں کی کتابوں سے بہرہ یاب ہو کر فضل و فضیلت کے مدعا ہو گئے تھے اور انہوں نے لوگوں کو گمراہ کیا اور اصل نبوت کے تحقق اور ایک خاص شخص کے لئے اس کے ثبوت میں خود بھی گمراہ ہوئے اور یہاں تک کہنے لگے کہ نبوت کا حاصل حکمت اور مصلحت پر مبنی ہے۔

خلن کے ظاہری حالات کی اصلاح ہے اور عوام کو شہوات میں آزاد رہی، یا ہمی نے اس کا تعلق صرف تہذیب اخلاق اور قلبی اعمال کے ان فضائل کی تھیں سے صد ہے جنہیں حکماء اپنی کتابوں میں بیان کیا ہے اور اس کو مکاہف بیان کیا ہے۔ پھر اپنے قول کی تائید میں یہ دلیل پیش کی کہ امام غزالیؒ نے اپنی کتاب احیاء العلوم کو چار حصوں میں تقسیم کیا اور میخیات کے حصہ کو نماز روزہ اور دیگر عبادات (جو فقة میں بیان کی گئی ہیں) کا قسم یعنی مقابل ٹھہرایا ہے۔ اس لئے یہ بات سمجھیں آتی ہے کہ وہ (یعنی امام غزالیؒ) حکماء سے اتفاق کرتے ہیں اور یہ کہ جس طرح عبادات بدینہ ان (الآن غزالیؒ) کے نزدیک بخات دلاتے والے ہیں میں اسی طرح حکماء کے نزدیک بھی بخات دلاتے والے

تھیں میں پھر کہا کہ جس شخص کو نبی کی دعوت پہنچی لیکن بعد عہد اور آیات و محرمات کے ثابت نہ ہونے کی وجہ سے ان نبی کی نبوت اس کے نزدیک ثابت نہ ہو تو اس کا حکم بھی بھی ہے کہ اس کے لئے نبی پر ایمان لانا واجب نہیں ہے جیسا کہ پہاڑوں کی چوپیوں پر رہنے والے اس شخص کا حکم ہے جس کو دعوت نہ پہنچی ہو، ان دونوں میں فرق کرنا یعنہ نوری اور زبردستی ہے۔

تو میں کہتا ہوں کہ حکمتِ ازلیہ اور غایتِ الہیہ ابیا علیہم السلام کی بعثت کی مقضیتی ہے تاکہ نقوصِ بشریہ کی تکمیل اور قلبی امراض کا علاج کریں۔ اور یہ اس کے بغیر نہیں ہو سکتا کہ وہ نافرمانوں کو ڈرانے والے اور فرمانبرداروں کو خوشخبری سنانے والے ہوں اور اخروی عذاب و ثواب کی خبر دینے والے ہوں، کیونکہ ہر نقص پر اس کے خواہشات کی طرف شوق کو غالب کیا گیا اس لئے وہ محصیت اور رذائل اعمال کی تکمیل کو سببِ سعادت و نجاتِ دارین سمجھ کر منوجہ ہوتا ہے حالانکہ خجاست اخروی اور سعادتِ ابدی ہی بعثت سے مطلوب ہے اس لئے کہ دنیا کی پوچھی کم ہے، لیکن جہاتک حکما کا تعلق ہے انہوں نے جب اپنے باطل امور کو راجح کرنا چاہا تو اس کے ساتھ ان چیزوں کی آمیزش کر دی جو کہ انہوں نے ابیا علیہم السلام پر نازل شدہ کتابوں سے اور ان کے اقوال اور ان کے کامل تبعین کے اقوال سے چراہی تھیں یعنی تہذیب اخلاق کا بیان، اور ان اعمالِ صالحہ کی تحصیل جو کہ باطن سے متعلق ہیں اور ان لوگوں نے اس کو ایک مستقل علم کی صورت میں تدوین کیا جیسا کہ تم دیکھتے ہو، اور امام محقق جوۃ الاسلام نے نواس کو عادات کا قسم صرف اس وجہ سے بنایا،<sup>۱۲</sup> کہ فقہاء نے اس کو کتبِ فقہ میں صرف تبعاعاً در صفحی طور پر بیان کیا ہے اور جیسا کہ بیان کرنا چاہئے تھا ویسا بیان نہیں کیا۔ اس لئے کہ ان نبی اصلی غرض ظاہر اعمال سے متعلق ہے اور یہ لوگ ظاہر پر حکم لگانے ہیں قلوب اور باطن کو چرکرے

نہیں دیکھتے بلکہ اس کو علم اُن طریقہ اور سلوک نے بیان کیا ہے، اس لئے امام غزالی نے اس شریعت کو جو ظاہر متعلق ہے اور طریقت کو جو باطن متعلق ہے جمع کر دیا۔ اور اپنی کتاب کو متعلق اور مقصد کے اعتبار سے تقیم کیا اور اس قسم کا تام منجی ہی رکھا۔ گو عبادات میں انہوں نے ذکر کیا کہ یہ بھی منجی (نجات دلانے والے) ہیں۔ اس لئے کعبادات کی ادائیگی سے نجات کا ہوتا فرقہ سے معلوم ہوا۔ اور اس دوسری قسم کی نجات اس سے معلوم نہیں ہوتی۔ پس غور کرو۔ اور اگر اب بھی تمہیں شک باقی ہو تو ان کے اس کلام میں غور کرو جو وہی نے اس رسالہ میں بیان کئے ہیں تاکہ تمہیں اس شبہ سے بالکل نجات مل جائے۔ نیز میں کہتا ہوں کہ تم نے جالینوس اور سیبویہ کو نہیں دیکھا۔ پھر کس طرح تم نے جانا کہ جاں جالینوس طبیب تھا اور سیبویہ خوی تھا۔ اگر تم یہ جو اب دو کہ میں نے علم طب کی حقیقت معلوم کی اور میں نے اس کتابوں اور تصانیف کا مطالعہ کیا اور اس کے اقوال مُسْنَے تو دیکھا کہ وہ امراض کے علاج اور بیماریوں کے ازالہ کی خبر دیتے ہیں۔ اس سے مجھے اس کی حالت کا علم ضروری حاصل ہوا۔ اسی طرح میں نے خواکا علم حاصل کیا اور سیبویہ کی کتاب میں دیکھیں اس کے اقوال نے تو اس سے مجھے علم ضروری حاصل ہوا کہ وہ خوی ہے۔

اسی طرح میں کہوں گا کہ جب تم نے بیوت کے معنی جان لیے تو فتر آن اور احادیث میں بہت زیادہ غور کرو، اس سے تمہیں اس کا علم ضروری حاصل ہو جائے گا کہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) بیوت کے اعلیٰ درجات پر فائز ہیں اور زمانہ کی دوری اس تصدیق میں مخل نہیں ہے جس طرح سابق تصدیق میں مخل نہیں ہے اس لئے کہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے تمام اقوال و افعال، اعمال صاحب و عقائد حقة کے ذریعہ قومتِ

علمیہ و عملیہ میں نقوس بشریہ کی تکمیل کی خبر دیتے ہیں اور بیمار دلوں کے علاج اور اس کی تاریکیوں کے ازالہ کی خبر دیتے ہیں، اور بیوت کے مخفی اس کے سوا کچھ نہیں۔ باقی رہا پہاڑوں کی چٹپیوں پر رہنے والا جس کوبی کی دعوت نہ پہنچی ہو اور نہ آپ کے اقوال نہیں ہوں اور نہ آپ کے حالات معلوم ہوں تو اس کے لئے آپ کی بیوت کی تصدیق مکن نہیں اور نہ اس کے لئے یہ آسان ہے کہ آپ کے بیچھے جانے کا اُسے علم ہو، گویا ان بیمار اس کے حق میں میبووث نہیں کئے گئے اس لئے وہ معذور ہو گا اور آپ پر ایمان لانے کا مکلف نہ ہو گا، اس لئے کہ انت تعالیٰ کا قول ہے کہ "ہم عناب کرنے والے نہیں یہاں تک کہ ہم رسول نہ پہنچیں۔" جب میرے دل میں یہ بات بیچھے گئی اور میرے سینے میں جنم گئی کہ میں ان کے لئے ایسی تقریر کروں جو ان کے شکوک دور کر دے اور ان کے لئے ایسی بات لکھوں جو ان کے شہ کو زلزلے کیونکہ جب میں نے دیکھا کہ یہ میری ذات پر ایک حق واجب ہے اور ایک لازمی قرض ہے جو بغیر ادائیگی کے ساقط نہیں ہوتا تو اس نے ایک رسالہ کی تالیف کی اور مصلحت کا مطلب ثابت کرنے، پھر قائم الرسل (علیہ من الصلوٰۃ افضلہا و من الحیات اکملہا) کے حق میں اس کے ثبوت و تحقیق اور منکرین اور اس کی نقی کرنے والوں کے شہادت کی تردید اور فلسفة کی بذمت اور ان کے علم کی حماست اور ان کی کتابوں کے مطالعہ سے جو ضرر مصلحت ہوتا ہے اس کے بیان کرنے کے لئے ایک مقالہ دلائل و براہین کے ساتھ لکھا جو میں نے قوم کی کتابوں سے اخذ کئے اور اس پر اضافہ اور احراق کیا، جو میرے درباندہ دل پر امشہد ملک جلیل کی مدد سے ظاہر ہوا۔ پس میں کہتا ہوں کہ یہ رسالہ ایک مقدمہ اور دو مقالوں پر مرتب ہے اور مقدمہ میں روایتیں ہیں۔

## پہلی بحث نبوت کے معنی کی تحقیق میں

۱۲

تم جان لوکہ متکلین کے نزدیک نبی وہ ہے جس سے انش تعالیٰ نے فرمایا ہو کہ ہم نے تم کو فلاں قوم کی طرف یا عام لوگوں کی طرف بھیجا، یا تم ان کو میری طرف سے پہنچا دو، یا اسی قسم کے الفاظ ہوں جو اس معنی کا فائدہ دیتے ہوں مثلاً یہ کہ "میں نے تم کو ان لوگوں کی طرف بھیجا" اور "ان کو خبر دیو" اور اس ارسال میں کوئی شرط اور نہ ذاتی استعداد کی شرط ہے جیسا کہ عکام اگمان ہے، بلکہ انش تعالیٰ اپنی رحمت کے ساتھ جس کو چاہتا ہے خاص کر لیتا ہے اور وہ خوب جانتا ہے کہ اپنی رسالت کو کس جگہ رکھے۔ اس لئے کہ انش تعالیٰ قادر مختار ہے جو چاہتا ہے کرتا ہے اور جو ارادہ کرتا ہے اختیار کرتا ہے۔

میں کہتا ہوں کہ یہ وہم نہ ہو کہ متکلین نے نبی کے لئے معجزہ کی بھی شرط قرار دی اور اس کو نبی کے خواص میں سے شمار کیا ہے کہ جن کے ذریعہ وہ غیر سے ممتاز ہوتے ہیں، اس لئے کہ ان کے نزدیک معجزہ نبی ہونے کے علم کے لئے شرط ہے نہ کہ نبی ہونے کے لئے اور امتیاز سے مراد امتیازِ ذاتی ہیں۔ پس سمجھو۔

اور جہاں تک فلاسفہ کا تعلق ہے تو وہ کہتے ہیں کہ نبی وہ ہے جس میں تین خواص جمع ہوں جن کے ذریعے وہ دوسروں سے ممتاز ہوتا ہے۔ (۱) ان میں سے ایک یہ ہے کہ اُس کو ہونے والے اور گزرے ہوئے غیبی امور کی اطلاع ہو اور مستقبل کی بھی اطلاع ہو۔ ہم کہیں گے کہ اس بات پر ہم اور تم دونوں متفق ہیں کہ نبی پر یہ واجب ہیں کہ وہ تمام مغیبات سے واقف ہو، اور بعض مغیبات سے واقف ہونا نبی کے ساتھ

مخصوص نہیں، جیسا کہ تم ریاضت کرنے والوں، ملکیوں اور سونے والوں کے لئے  
جاائز قرار دیتے ہو تو اس صورت میں ایسا زندگی ہو سکتا ہے میں کہتا ہوں کہ شاید ان کی  
مراد یہ ہو کہ اکثر مغیبات سے واقف ہو جس کا علم عادة تھے ہوتا ہو اور خارق عادت ہو  
اور یہ مجھوں نہیں بلکہ عادۃ اور عرف اُن معلوم ہے۔

باقی رہا ایک دو مرتبہ غیب پر مطلع ہو جانا اور اس کی خبر دینا جبکہ چیز  
اس حد تک بار بار میشیں نہ آئے کہ حد اعجاز کو پہنچ جائے تو یہ خارق عادت ہے، پس  
اس صورت میں بنی غیرتی سے ممتاز ہو۔ پس سمجھو۔

۱۵  
تم جان لو کہ متکلین بھی اس بات کے معرفت ہیں کہ انبیاء علیہم السلام غیب کو  
الش تعالیٰ کے بتانے کی وجہ سے جانتے ہیں لیکن اس کو شرط قرار دینا باطل ہے، اسی  
طرح وہ سبب بھی قابلِ رد ہے جو فلسفتے اطلاع کے لئے بیان کیا ہے۔ یہ اہل  
اسلام کے اصول کے مناسب نہیں ہے۔ ایک چیز باتی رہی وہ یہ کہ اس تقدیر پر  
مغیبات سے واقف ہونا دوسرا خاصیت میں داخل ہو گا۔ اس لئے کہ وہ ان امور  
عجیبیہ میں سے ہے جو کہ عادت کے خلاف ہیں۔ چنانچہ ان کے علیحدہ بیان کرنے کی  
کوئی مناسب وجہ ظاہر نہیں۔ پس غور کرو۔

اور دوسری خصوصیت یہ ہے کہ اس سے وہ افعال ظاہروں جو خارق عادت  
ہوں، اس وجہ سے کہ عالم عناصر کا ہیوں اس کا میطح اور اس کے تصرفات کا تابع  
ہوتا ہے جس طرح بدن اپنے نفس کا تابع ہوتا ہے، چنانچہ یہ بعید نہیں کہ بنی کا نفس  
اسقدر قوی ہو کہ اپنے ارادے اور تصرفات کے مطابق ہیوں عضریہ میں ہو ٹرہ ہے میاں کہ  
کہ اس کے ارادے سے زین میں ہوا ہیں، زلزلے، آتش زدگی، غرقابی، ظالموں کی بِلاکت

اور فاسد شہروں کی تباہی ظاہر ہو۔ ہم کہتے ہیں کہ یہ اجسام میں نقوس کی تاثیر پہنچی ہر اور اپنے مقام پر یہ بیان ہو چکا ہے کہ وجود میں اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی موثر نہیں۔ نیز خارق عادت عجیب امور کا ظاہر ہونا بھی کے ساتھ مخصوص ہیں جیسا کہ تم نے اس کا اعتراف کیا ہے، تو یہ غیرِ نبی اور نبی میں ہم کس طرح انتیاز کر سکتے ہیں۔

میں کہتا ہوں کہ فلاسفہ اگرچہ غیرِ نبیا ہے بھی عجیب امور کے ظاہر ہونے کو جائز قرار دیتے ہیں لیکن وہ اس کے مکر ہونے کا درخارق عادت کے حد اعجاز تک پہنچنے کو جائز نہیں قرار دیتے جیسا کہ ان کی عبارتوں سے سمجھیں آتا ہے تو اس وقت بنی اور غیرِ نبی کی تحریر ہو جائے گی، کہ نبی سے وہ عجیب امور ظاہر ہوں گے جو خارق عادت ہوں اور یہ امور غیرِ نبی سے ظاہر نہ ہوں گے۔ اللہ تعالیٰ حقیقتِ حال سے زیادہ باغیر ہے۔

تیسرا خصوصیت یہ ہے کہ فرشتوں کو محسوس صورتوں میں دیکھا اور ان کے کلام کو سُنسنے جبکہ اللہ تعالیٰ کی طوف سے وحی لے کر آئیں۔ ہم کہتے ہیں کہ یہ ان (فلاسفہ) مکمل کے نزدیک اور اعتقاد کے موافق نہیں ہے، بلکہ یہ توان (فلاسفہ) کے اعتقاد کے متعلق لوگوں کو اشتباہ میں ڈالنا اور اس عقیدہ کی بُرا تی پر ایسی عبارت کے ذریعہ پر دہ ڈالنا ہے جس کے معنی کے وہ خود قاتل نہیں۔ کیونکہ وہ لوگ اس کے قاتل نہیں ہیں کہ فرشتے نظر آتے ہیں، بلکہ ملائکہ ان کے نزدیک یا نونقوس ہیں جو اپنی ذات کے اعتبار سے مجرد ہیں اور اجرام افالک کے ساتھ متعلق ہیں اور ان کو ملائکہ سما دیں کہا جاتا ہے، یا زاتاً وَ فَعْلًا عقول مجرد ہیں اور انھیں ملایا اعلیٰ کہا جاتا ہے۔ اور ان کا کوئی کلام نہیں کہ سُنا جائے۔ اس لئے کہ یہ اجسام کے خواص میں ہے، اس بنا پر کہ

حروف و اصوات ان کے نزدیک وہ امور میں جو ممتوح ہو اکو عارض ہیں۔  
 میں کہتا ہوں کہ شاید فلسفتے مجرمات کے نظر انے اور ان کا کلام سننے کو  
 اس وقت ممکن قرار دیا ہے جبکہ وہ کسی صورت میں اور کسی جسم کے ساتھ نہ ہوں۔ اور  
 چونکہ یہ جائز ہے کہ وہ صورتوں میں مشتمل ہوں اور اجسام کے ساتھ ظاہر ہوں تو اس  
 صورت میں ریکھتے کا تعلق ان سے ہو جائے گا اور ان کے کلام کا سننا بھی ممکن  
 ہو گا کیونکہ ہر مرتبے کے لئے جوازاً اور عدم جواز کے اعتبار سے حکم اللگ اللگ ہے  
 اور جب یہاں پہنچنے مراتبِ عالیہ سے اترائے اور تنزل کا لیا اس پین لیا تو انہوں نے  
 اس مرتبہ کے احکام کو اختیار کر لیا۔ اور اس میں کوئی ہماقت نہیں۔ پس سمجھو۔  
 وانشہ سجاہۃ، اعلم۔

## دوسری بحث مجزہ میں

مجزہ سے ہمارے نزدیک مراد وہ چیز ہے جس سے اس شخص کی صداقت کا  
 اظہار مقصود ہو جو اس کا دعویٰ کرے کہ وہ انتہ تعالیٰ کا رسول ہے اور اس کے  
 چند شرائط ہیں۔ (۱) یہ کہ انتہ تعالیٰ کا فضل ہو، کیونکہ تصدیق اسی وقت حاصل  
 ہوگی جبکہ اس کی طرف سے ہو۔ (۲) یہ کہ خارق عادت ہو۔ کیونکہ جو حیر متعادر  
 مثل روزانہ آفتاب کا طلوع ہونا، اور ہر ہماریں پھولوں کا ظاہر ہونا، یہ صدق پر  
 دلالت نہیں کرتے جیسا کہ تم سمجھتے ہو۔ (۳) یہ کہ اس کا معارضہ دشوار ہو، اس لئے  
 کہی اعیاز کی حقیقت ہے۔ (۴) یہ کہ مدعا بیوت کے ہاتھوں ظاہر ہو، تاکہ  
 معلوم ہو کہ یہ اس کی تصدیق ہے۔ (۵) یہ کہ دعوے کے موافق ہو۔ چنانچہ اگر کہے

کہ میرا مججزہ یہ ہے کہ میں مُردوں کو زندہ کرتا ہوں لیکن اس نے کوئی دوسرا کام خارقِ عادت کیا مثلاً پر کائنات کا لشکن، تو وہ اس کے صدق پر دلالت نہیں کرے گا کیونکہ اس کی جیش تصدیق خداوندی کی نہیں ہے۔ (و) یہ جس کے مججزہ ہونے کا دعویٰ کیا ہو اور مججزے کے طور پر پیش کیا ہو وہ اس کو جھٹلانے والا نہ ہو۔ چنانچہ اگر کہے کہ میرا مججزہ یہ ہے کہ یہ سو سارے گوہ بولے گا اور وہ سو سارے کہے نہ کہی جھوٹا ہے تو اس سے اس کا سچا ہوتا معلوم نہ ہو گا بلکہ اس کے جھوٹے ہونے کا اعتقاد اور بڑھ جائے گا اس لئے کہ نفسِ خارقِ ہی اس کی نکذیب کرنے والا ہے۔ (ز) یہ کہ دعوے پر تقدیم نہ ہو۔ اس لئے کہ دعوے سے پہلے تصدیق عقل میں نہیں آتی۔ چنانچہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا گھوارے میں کلام فرمانا اور خشک درخت سے نر و نازہ کھجور کا گزنا اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا پیٹ چاک کیا جانا اور آپ کے قلب کا دھویا جانا، بادل کا سایہ فلگن ہونا، بیکھروں اور شیلوں کا آپ کو سلام کرتا، یہ اس قسم کے امور میں جو دعویٰ ہوتے ہیں پہلے ہوئے ہیں، اس لئے یہ مججزات نہیں ہیں بلکہ یہ کرامات ہیں اور اس صورت میں ان چیزوں کو اہم یا نامیں نبوت کہتے ہیں۔

اور جو مججزہ کہ دعوے سے متاخر ہو تو یا تو اس کے تاخیر کی مدت اتنی تھوڑی ہے کہ اتنا تاخیر عادۃ ہوتا ہے، تو ظاہر ہے کہ یا اس کے سچے ہونے کی دلیل ہے۔ اور اگر اس کے تاخیر کی مدت بہت زیادہ ہے مثلاً یہ کہنا کہ میرا مججزہ یہ ہے کہ فلاں چیز ایک ہیستے کے بعد ظاہر ہو گی اور وہ یہی ظاہر ہو گئی تو اس پر سب کا اتفاق ہے کہ وہ مججزہ ہے اور شہودِ نبوت کی دلیل ہے، لیکن اس کی متابعت کی تکلیف اس وقت تک نہیں دی جائے گی جب تک کہ وہ موجود (جس کا وعدہ کیا گیا ہے) ظاہر ہو جائے۔ اس لئے کہ

اس کے لئے شرط یہ ہے کہ اس کا م{j}جزہ ہونا معلوم ہو۔ اور یہ اس وقت معلوم ہو گا جبکہ وہ چیز ظاہر ہو جائے جس کا وعدہ کیا ہے۔

باقی رہی مدعی بیوت کے سچے ہونے پر م{j}جزے کی دلالت کی کیفیت تو اس کے متعلق معلوم ہونا چاہئے کہ یہ دلالت محسن دلالت عقلی نہیں ہے جس طرح کہ فعل کی دلالت فاعل کے وجود پر اور اس کے حکم اور تقدیم ہونے کی دلالت اس پر ہے کہ جس سے یہ م ۱ صادر ہوا ہے وہ عالم ہے کیونکہ ادله عقلیہ اپنے مدلولات کے ساتھ بذات خود ربط رکھتی ہیں۔ اور یہ فرض کرتیا جائز نہیں کہ وہ اس پر دلالت کرنے والا نہیں۔ حالانکہ م{j}جزہ ایسا نہیں ہے کیونکہ آسمانوں کا پھٹنا، ستاروں کا جھٹنا، اور پیاروں کا مٹکنے مٹکنے سے ہو جانا، دنیا کے خاتمه اور قیام قیامت کے وقت وقوع میں آتے گا اور اس وقت ارسال نہیں ہو گا۔ اور اسی طرح اولیاء کے ہاتھوں پر کرامات ظاہر ہوتے ہیں بغیر اس کے کہ مدعی بیوت کے صدق پر دلالت کرے، اور نہ دلالت سمیع ہے کیونکہ یہ صدق بنی پسر موقوف ہے پس دور لازم آتے گا بلکہ دلالت عادی ہے۔ سید منذہ شرح موافقت میں اسی طرح تحقیق کی ہے۔

ان شرعاً ہی غلطی سے محفوظ رکھتا ہے اور اسی کی جانب سے توفیق ملتی ہے۔ میں کہتا ہوں کہ تحدی اور طلب معارضہ کی تصریح اگرچہ جمہور کے نزدیک م{j}جزے کے لئے شرط نہیں ہے لیکن صفحی طور پر قرآن احوال سے جو سمجھیں آتا ہے وہ یہ ہے کہ تحدی ان امور میں سے ہے جو م{j}جزہ میں سب کے نزدیک لازمی ہے اور اس کے بغیر وہ م{j}جزہ نہیں ہو سکتا پس ایسی باقول کے متعلق خود بیان جس کا دفعہ دنیا کے خاتمه اور قیام قیامت کے وقت ہو گا وہ م{j}جزہ نہیں ہو گا۔ اس لئے کہ اس صورت میں تحدی بالکل نہ ہو گی۔ صریحاً اس کا

نہ ہونا تو ظاہر ہے، اور صنانہ بھی ظاہر ہے کہ اس وقت کسی کا وجود ہی نہ ہو گا کہ اس سے طلبِ معارضہ کا تصور کیا جاسکے۔ اسی طرح وہ کرامتیں جو اولیارے ہاں حقوقی ظاہر ہوتی ہیں وہ بھی مجذہ نہیں، اس لئے کہ اس کے ساتھ نہ تودعی ہے اور نہ تحدی۔ پس مدعاً بیوت کے صدق پر ان خوارق کے دلالت نہ کرنے کے باعثِ مجذات کا اس دلالت سے خالی ہونا لازم نہیں آتا، اور یہی مطلوب ہے۔ پس تم صحبو۔

پس اگر تم کہو کہ مدعاً بیوت کے صدق پر مجذے کی دلالت تو اسی بسب سے ہے کہ وہ خارقِ عادت ہے، اور اس دلالت میں مجذے کی خصوصیت کو کوئی دل نہیں تو میں کہوں گا کہیات یہ نہیں ہے جیسا کہ تم نے گمان کیا ہے بلکہ معارضہ کا دشوار ہوتا اور دوسروں کا اس کے مثل پیش کرنے پر قادر نہ ہوتا، جو کہ اعجاز کی حقیقت ہے۔ اس <sup>۱۹</sup> (مدعاً بیوت) کے صدق پر دلالت کرتا ہے۔ پس دلالت میں اس کی خصوصیت کو دل ہو گا بلکہ دلالت میں اسی پر اعتماد ہو گا۔

اور یہ نہیں کہا جائے گا کہ سیدِ نہرِ شریف نے شرح موافقت میں تصریح کی ہے کہ محض دلیل نقی متصور نہیں ہے۔ اس لئے کہ مجذہ کا صادق ہونا ضروری ہے۔ اور اس کا ثبوت عقل ہی سے ہو سکتا ہے۔ اور وہ یہ کہ مجذہ میں بصدق پر دلالت کرتا ہے غور کیا جائے تو اس سے سمجھیں آتا ہے کہ بنی کے صادق ہونے پر مجذہ کی دلالت عقلی ہے اور یہاں دلالت عقلیہ کی اس سے نہی کی گئی ہے، تو یہ تناقص ہی ہے، اس لئے کہ ہم کہیں گے کہ اس عبارت کا معنیوم یہ ہے کہ صدق پر دلالت کرنے والے مجذہ پر عقلی اعتبار سے نظر کیا جائے تاکہ اس سے خبر دینے والے کی سچائی معلوم ہو۔ باقی رہا صدق پر اس کا عقلی یا عادی طور پر یا کسی اور طور پر دلالت کرنا تو یہ اس سے کسی طرح بھی نہیں

سمجھیں آتا کہ یہی محض دلالت عقلی ہے، اور یہاں نفی سے یہی مطلوب ہے۔ اس لئے کہ کوئی شخص اس کا داعنی نہیں کرتا کہ عقل کو اس کی دلالت میں بالکل دخل نہیں تاکہ تن افضل ہو جو اور ان کی بحارت میں چو حصر ہے وہ اضافی ہے اور نقل کے اعتبار سے گر پس غور کرو۔

اور اسی طرح مجذبے کی دلالت صدقہ بنی اُپر دلالت سمیعہ نہیں ہے ورنہ تو دو در لازم آئے گا۔ کیونکہ مجذبہ کابنی کی صداقت پر دلالت کرنا بانی کے صادق ہونے پر موقوف ہو گا بلکہ وہ دلالت عادی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی عادت جاری کی ہے کہ مجذبہ کے ظاہر ہونے کے بعد صدقہ کا علم پیدا کر دیتا ہے۔ کیونکہ جھوٹ کے ہاتھ پر مجذبہ کا ظاہر کرنا اگرچہ عقلًا ممکن ہے لیکن عادۃ اس کا استعمال معلوم ہے۔ کیونکہ جو شخص یہ کہے کہ میں نبی ہوں پھر پہاڑ لٹک کر آئے اور اس کو لوگوں کے سروں پر لاکھڑا کرے اور کہہ کہ اگر تم نے میری تکذیب کی تو پہاڑ تم پر گھٹے گا، اور اگر تم میری تصدیق کرو گے تو یہ تم سے دُور ہٹ جائے گا۔ اور جب یہی وہ لوگ اس کی تصدقی کا ارادہ کریں تو وہ پہاڑ اُن سے نواس سے بالبداهتہ یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنے دعوے میں سچا ہے۔ اور عادت اس بات کا فیصلہ کرتی ہے کہ جھوٹ سے ایسا ہونا ممکن ہے۔ اور لوگوں نے ۲۔ اس کی مثال بیان کی ہے اور کہا ہے کہ اگر کوئی شخص جم غیر کی موجودگی میں دعوی کرے کہ میں اس بادشاہ کی طرف سے تھاری طرف قاصد بن کر آیا ہوں۔ پھر وہ بادشاہ سے کہہ کہ اگر میں سچا ہوں تو تو اپنی عادت کے خلاف کر لوا را پی عادی جگہ یعنی تخت سے اٹھ جاؤ اس جگہ بیٹھ جاؤ جس کا تو عادی نہیں۔ اور بادشاہ نے ایسا کہ دیا تو یہ اس

شخص کی صریح گفتگو کی نصیلیت کے بمنزلہ ہو گی، اور قریبیہ عالی کی بتا پر کسی شخص کو اس میں شک نہ ہوگا، اور یہ غائب کو حاضر پر قیاس کے قبیل میں سے ہتھیں ہے بلکہ ہم دعویٰ کرتے ہیں کہ مجھے کاظماً ہوتا صدق کے علم ضروری ہوتے کافایہ دیتی ہے۔ اور اس کے لئے اس کا خفیدہ ہوتا ضرورت عادیہ کی بتا پر معلوم ہے۔ اور یہ مثال سمجھاتے کے لئے اور تقریر کی زیادتی کے لحیبیان کی جاتی ہے۔

اوہ معترض نے کہا کہ جھوٹے کے ہاتھ پر مجھے کا پیدا کرنا اشتغالی کی قدرت میں ہے اس لئے کہ اس کی قدرت عام ہے لیکن اس کا وقوع اس کی حکمت کی بتا پر ممتنع ہے اس لئے کہ اس صورت میں اس کے سچے ہونے کا وہم پیدا کرتا ہے اور مگر ادا کرنا ہے جو ایک قبیح بات ہے چنانچہ اس کا صدور اشتغالی سے دیگر قبائح کی طرح ممتنع ہے، شیخ اور ہمارے بعض اصحاب نے کہا کہ جھوٹے کے ہاتھ پر مجھے کا پیدا کرنا فی نفس قدرت میں داخل نہیں۔ اس لئے کہ مجھے صدق پر قطعاً دلالت کرتا ہے، اس طور پر کا صدق کا تخلف اس سے ممتنع ہے۔ چنانچہ اس کی دلالت من وجہ ضروری ہے کیونکہ اسی کی وجہ سے صحیح دلیل فاسد سے ممتاز ہوتی ہے، اگرچہ ہم اس کی وجہ کو ممتنع طور پر نہ جانیں۔ پس اگر وہ مجھے جو جھوٹے کے ہاتھ پر ظاہر ہو وہ صدق پر دلالت کرے تو جھوٹا سچا ہو جائے گا اور یہ محال ہے، ورنہ مجھے اس چیز سے جدا ہو جائے گا جو اس کو لازم ہے یعنی اپنے مدلول پر اس کی قطعی دلالت، اور یہ بھی محال ہے۔

اور قاصی نے کہا کہ طبیور مجھے کا صدق کے ساتھ شامل ہوتا امر لازم نہیں ہے یعنی لزوم عقلی نہیں ہے جیسا کہ فعل کا وجود فاعل کے وجود کو شامل ہے بلکہ وہ ایک عادی امر ہے۔ جیسا کہ تم نے جان لیا، پس اگر ہم اس کی عادی جگہ سے اس کے

آخر اف کو جائز قرار دیں تو مجذہ کا صدق کے اعتقاد سے غالی کرنا جائز ہوگا، اور اس وقت جھوٹ کے ہاتھ پر اس کا ظاہر کرنا جائز ہوگا۔ اس میں کوئی دشواری نہیں بجز اس کے کوئی مخفجت میں خرقِ عادت ہوتا ہے، اور یہ فرض کر لیا گیا ہے کہ وہ جائز ہے لیکن اس کو جائز قرار دیتے بغیر اس کا اظہار جھوٹ کے ہاتھ پر جائز نہیں، اس لئے کہ جھوٹ کے سچ ہونے کا علم مجال ہے۔

میں کہتا ہوں کہ عادی امور کا ان کی عادی جگہ سے ہٹنے کا مطلقاً جائز قرار دینا اس کو واجب کرتا ہے کہ مجذہ کو بنی کے صدق کے اعتقاد سے غالی کرنا بھی جائز قرار دیا جائے، اس لئے کہ اس کے صدق کا علم مجذہ کے بعد عادی ہے اور اس صورت میں صادق کا استیاز کاذب سے نہیں ہو سکتا، اور اثباتِ بتوت کا دروازہ بند ہو جائیگا اس لئے کہ اس کے ثابت کرنے میں اعتماد اس پر ہے کہ مجذہ کے ظاہر ہونے کے وقت بنی کے صدق ہونے کا علم ضروری عادی طور پر حاصل ہو، بلکہ لازم آتا ہے کہ مجذہ مجذہ نہ رہے۔ اور یہ کہ اس کی دلالت صدق پر بالکل نہ ہو۔ اسلئے کہ وہ باعتبار اپنے خرقِ عادت کے مجذہ کہا جاتا ہے۔ اور صدق پر دلالت کرتا ہے پس اگر تم مطلقاً خرقِ عادت کو جائز قرار دیں تو وہ اس صورت میں صدق پر دلالت نہ کرنے کے اعتبار سے امورِ عادی کی طرح ہوں گے۔ مثلاً روزانہ آفتاب کا طلوع ہوتا ہے اس مقام میں وہ ہے جو میں تم سے بیان کرتا ہوں کہ ہم نے خرقِ عادت کو صرف بنی کے حق میں اعجاز کے طور پر اور ولی کے حق میں کرامت کے طور پر اس کے سقط ہونے کے باوجود جائز قرار دیا ہے کیونکہ اس کا حصول اور اس کا تحقق ہر زمانے میں ہے، یہاں تک کہیے عادتِ مستمرہ ہو گئی ہے کہ اس کا انکار

ممکن نہیں اور اس کا مستبعد ہوتا مرتفع ہو گیا۔ باقی رہا اس کے علاوہ دیگر صورتوں میں تو عادت اپنی حالت پر باقی رہے کہ اس کا استبعاد مرتفع نہیں ہوتا۔ اور نہ اس کی طرف شب راہ پاتا ہے اور نہ اس میں خرق کبھی جائز ہے، ورنہ لازم آئے گا کہ وہ پہاڑ جس کو ہم نے پہلے دیکھا ہے اس کا سونے سے بدل جانا جائز قرار دیا جائے۔ اسی طرح مندرجہ کے پانی کا خون یا تیل ہو جانا، یا لگھ کے ظروف کا عالم مردوں کی صورت میں تبدیل ہو جانا جائز قرار دیا جائے، یا یہ کہ بوڑھا (آدمی) بغیر باب مان کے دفعہ پیدا ہو گیا ہے اور یہ کہ جس کے ہاتھ پر مجذہ ظاہر ہوا وہ اس کے علاوہ ہے جس نے بوت کا دعویٰ کیا ہے اس طور پر کہ وہ معدوم ہو جاتا ہے اور اس کے مثل وجود میں آ جاتا ہے، اس کی وجہ سے امورِ معاش و معاد میں جو خطا اور خلل پیدا ہوتا ہے وہ پوشیدہ ۲۲ نہیں۔ پس اگر ادشہ سبحانہ مجموعہ کے ہاتھ پر مجذہ ظاہر کر دے تو اس مجذہ سے اس شخص کے صدق کا اعتقاد عارۃ مخالف نہ ہو گا اور اس کے صدق کا علم عادی اس کو لازم ہے، اس لئے کہ عادت بھی جس کی طرح علم کا ایک ذریعہ ہے اور کاذب کے صدق کا علم حوال ہے۔ نیز مجذہ کا ظاہر کرنا اشتغالی کی طرف سے کاذب کی تصدیق ہو گی اور کاذب کی تصدیق لذب ہے: ”اشتعلی اس سے بہت ہی بتر ہے جو وہ لوگ کہتے ہیں۔“ باقی حادو وغیرہ تو یا اس قبیل سے ہے کہ ابای کے ترتیب و نسبات حاصل ہوتے ہیں، اور اس کو خوارق سے کچھ بھی تعلق نہیں۔ علاوہ بری یہ دسم پیدا کرنا اور تجذیل ہے، اور ایسی حقیقت کا ظاہر کرنا ہے جو کہ نفس الامر میں حقیقت نہیں ہو جیسے میدان میں سراب کہ پیاس اس کو پانی سمجھتا ہے یہاں تک کہ جب اس کے پاس آتا ہے تو کچھ نہیں پاتا ہے۔

## پہلا مقالہ اور اس میں دو مسئلک ہیں

پہلا مسئلک بعثت اور نبوت کی حقیقت میں اور تمام مخلوقات کے اس کی طرف احتیاج کے بیان میں ہے۔ تم جان لو کہ انسان کا جو ہر اول فطرت میں سادہ اور خالی پیدا کیا گیا، کما سے ائمۃ تعالیٰ کے عالم کی کچھ بھی خبر ہیں، اور عالم بہت زیادہ ہیں کہ ان کا علم ائمۃ تعالیٰ کے سوا کسی کو ہیں۔ جیسا کہ ائمۃ تعالیٰ فرماتا ہے کہ تیرے پر درد کار کے لشکروں کو دی جاتا ہے۔ اور اس کو عوام کی پڑنیا کے واسطے ہوتا ہے پس ادراکات میں سے ہر ادراک کی تخلیق صرف اس لئے ہوئی گہ اس کے ذریعے سے انسان عالم موجودات سے مطلع ہو۔ اور عالم سے ہماری امرداد اجتناس موجودات ہیں۔ پس انسان میں سب سے پہلے مس کا حالت پیدا ہوتا ہے جس کے ذریعے گرمی، سردی، تری، خشکی، ترمی، سختی وغیرہ کا ادراک کرتا ہے۔ اور مس کی قوت رنگوں اور آوازوں کے ادراک سے بالکل قاصر ہے، بلکہ یہ مس کے حق میں سعد می طرح ہیں۔ پھر اس کے اندر دیکھنے کی قوت پیدا کی جاتی ہے جس کے ذریعے دھرنگوں اور شکلوں کا ادراک کرتا ہے، اور یہ عالم محسوسات میں سب سے زیادہ دلیع ہے۔ پھر اس کے سنتے کی قوت کھول دی جاتی ہے جس سے آواز اور نغمے سنتا ہے۔ پھر اس کے لئے اسی طرح چکنے کی قوت پیدا کی جاتی ہے یہاں تک کہ عالم محسوسات کی طرف تجاوز کرتا ہے تو اس کے اندر تمیز پیدا کی جاتی ہے جب کہ وہ سات سال کی عمر کے قریب ہوتا ہے اور یہ اس کے وجود کے مختلف اظواع میں سے ایک طور ہے جس کے ذریعے وہ ان امور کا ادراک کرتا ہے جو کہ محسوسات کے علاوہ ہیں اور عالم حس میں

اس میں سے کچھ بھی نہیں پایا جاتا۔ پھر ایک اور درجہ پر ترقی کرتا ہے اور اس کے لئے عقل پیدا کی جاتی ہے تو واجبات، ممکنات اور مستحیلات اور ان دیگر امور کا ادراک کرتا ہے جو اس کے قبل کے درجہ میں حاصل نہیں ہوتے۔ اور عقل کے اور پر ایک اور درجہ ہے جس میں اس کی ایک دوسری آنکھ کھل جاتی ہے اور اس کے ذریعے غیب کو اور مستقبل میں ہونے والے اور دیگر ایسے امور کو دیکھتا ہے جس سے عقل معزول ہے، جس طرح کہ قوتِ حس تیزی کے مدرکات سے معزول ہے۔ اور جس طرح کہ تیزی والے کے سامنے مدرکاتِ عقل پیش کئے جائیں تو وہ اس کا انکار کر دے اور مستبعد جاتے، چنانچہ اسی طرح بعض عقول اپنے مدرکاتِ ثبوت کا انکار کیا اور اس کو مستبعد جاتا اور یہ عین چیل ہے اس لئے کہ اس کے استنار کا سبب بجز اس کے کچھ نہیں کیا ہے ایسا درجہ ہے جہاں تک وہ پہنچا ہے، اور نہ اس کے حق میں پایا گیا۔ پس اس نے گمان کیا کہ وہ فی نفسه موجود نہیں۔ اور باد رزاد انہا اگر قواتر اور تسامع سے رنگوں اور شکلوں کو نہ جانے اور اس کے سامنے یہ چیزیں ابتداءً بیان کی جائیں تو وہ نہ اس کو جانے گا اور نہ اس کا اقرار کرے گا۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ نے اس کو اپنی مخلوق کے قریب کر دیا ہے اس طور پر کہ ان کو خاصہ ثبوت کا ایک نمونہ عطا کیا۔ اور وہ نیت د ہے کہ سونے والا اس غیب کا ادراک کرتا ہے جو غیریب ہونے والا ہے خواہ صریح ہو یا باس مثال میں ہو جو تجیری سے منکشت ہوتا ہے۔ اور اگر کسی انسان نے خود اس قسم کا تجیر پڑ کیا ہو اور اس کو کہا جائے کہ یعنی انسان غش کھا کر مردے کی طرح گر جاتا ہے اور اس کا احساس اور اس کے سننے اور دیکھنے کی قوتِ زائل ہو جاتی ہے تو وہ غیب کا ادراک کرتا ہے تو وہ شخص اس کا انکار کر دے گا، اور اس کے محال ہونے پر دلیل

قائم کرے گا اور کہے گا کہ حادثہ کی قوتوں اور اک کے اسباب ہیں پس جو شخص اس کے قائم رہنے کی حالت میں اور اک نہیں کر سکتا تو اس کے زوال کے وقت تو بدرجہ اولیٰ اس کا ادرارک نہیں کر سکتا۔ لیکن یہ اس قسم کا قیاس ہے کہ دجود اور مشاہدہ اس کی تکذیب کرتے ہیں۔ اور جس طرح عقل کا درجہ آدمی کے درجات میں سے ایسا درجہ ہے کہ اس میں الیسی نظر حاصل ہو جاتی ہے جس کے ذریعہ سے الواع معقولات کا ادرارک ۲۳ کرتا ہے اور حواس سے معزول ہوتے ہیں۔ اسی طرح نبوت سے مراد وہ درجہ ہے جس میں الیسی نظر حاصل ہوتی ہے کہ اس کی روشنی میں غیب اور وہ دیگر امور ظاہر ہوتے ہیں جن کا ادرارک عقل نہیں کر سکتی۔ اور نبوت میں شک یا تو اس کے امکان میں، یا اس کے وجود میں یا ایک شخص معین کے لئے اس کے حصول میں ہو گا، حالانکہ اس کا وجود اس کے امکان کی دلیل ہے، اور اس کے وجود کی دلیل وہ علوم و معارف ہیں جن کا عقل سے حاصل ہونا متصور نہیں ہو سکتا۔ مثلاً علم طب ونجوم کو شخص ان دونوں علوم پر بحث کرے گا یا اس کو بالبساداہتہ اس کا علم ہو گا لیکن دونوں کا ادرارک الہام الہی اور اللہ تعالیٰ کی جانب سے توفیق کے بغیر نہیں ہو سکتا۔ اور تجربہ کے ذریعے ان دونوں کی طرف پہنچنے کا راستہ نہیں، یونکہ بعض احکامِ خوم ایسے ہیں کہ ہر چار سال میں ایک بار واقع ہوتے ہیں، تو یہ تجربہ سے کس طرح حاصل ہو سکتا ہے، یہی حال ادویہ کے خواص کا ہے۔ پس اس دلیل سے ظاہر ہوا کہ جن امور کا ادرارک عقل نہیں کر سکتی ان کے ادرارک کے طریقے کا وجود ممکن ہے اور نبوت سے یہاں یہی مراد ہے کیونکہ نبوت صرف اسی سے عمارت ہے بلکہ اس جنس کا ادرارک جو درکات عقل سے خارج ہے نبوت کے خواص میں سے ہے۔ اور اس کے علاوہ نبوت کے اور کچھ بہت سے خواص ہیں۔ ان

خواص میں جو سمیں نے بیان کئے ہیں وہ سمندر کا ایک قطرہ ہے اور جو زکر کیا ہے تو اس لئے کہ تمہارے پاس تمہارے درکات میں سے بنتی میں اس کا منونہ ہے۔ اور تمہارے پاس طب و نجوم میں اس جنس کے بہت سے علوم ہیں۔ اور بیان بنا علیہم السلام کے معجزات ہیں ان کی طرف عقل لارس رمایہ عقل کے ذریعے کبھی ہیں پنج سکتے، اور ان کے علاوہ جو دیگر خواصِ نبوت ہیں تو ان کا ادراک ہم ذوق کے ذریعے کر سکتے ہیں جو کہ طریقِ تصوف اور اولیاء اللہ کے طریقے پر چلتے ہے حاصل ہوتا ہے۔ لیکن صرف یہ ایک خاصۃِ اصل نبوت پر تمہارے ایمان کے لئے کافی ہے جیسا کہ امام غزالیؒ نے اپنی "امْنَقَدَ مِنَ الصَّلَالِ" نامی کتاب میں ذکر کیا ہے۔ فلاسفہ کہا کہ بعثتِ حسن ہے اس لئے کہ یہ پت سے فوائد پر مشتمل ہے۔ مثلاً عقل کا تقویت پہچانا، ان امور میں جو عقل کی معرفت کے ساتھ مستقل ہیں جیسے وجود بیاری، اس کا عمل، اور اس کی قدرت، اور حکم کا بتی سے استفادہ کرنا ان امور میں جن میں عقل مستقل نہیں ہے، جیسے کلام روایت اور معادِ حماں، تاکہ رسولوں کے آجائے کے بعد ارشادِ تعالیٰ پر کوئی بحث لوگوں کے لئے نہ ہو؛ اور ارشادِ تعالیٰ کے ملک میں اس کی اجازت کے بغیر مدد ۲۵ تصرف کا خوف جو پیدا ہوتا ہے اس کا نینکیوں کے بجا لانے کے وقت زائل ہونا اور ان کے چھوٹوں کے وقت اس طے کہ میت رک طاعت ہے، اور حسن و قبح کا انفعاً استفادہ کرنا جو کبھی اچھے معلوم ہوتے ہیں اور کبھی بُرے بغیر اس کے عقل اس کے موافق کی طرف رہبری کرے۔ اور غذاوں اور بدعوؤں کے منافع اور ان کی مضرتوں کا علم جس کو تحریک مختلف ادوار و اطوار کے بعد خطرات میں پڑ کر ہی حاصل کرتا ہے۔ اور نوع انسانی کی حفاظت یہونکہ انسان مد نی الطبع ہے اور تعاوون کا محتاج ہے اس لئے

ایسی شریعت کا ہونا ضروری ہے جو کہ شارع مقرر کرے اور اس کی اطاعت کی جائے اور نقویں بشریہ کا ان کی مختلف استعداد کے مطابق عملیات اور عملیات میں کامل کرنا اور ان کی حقیقی صلاح یعنی حاجات و ضروریات کی تعلیم، اور اخلاقی فاضل کی تعلیم جن کا تعلق اشخاص سے ہے، اور سیاسیات کامل کی تعلیم جن کا تعلق جماعتوں سے یعنی منازل اور شہروں سے ہے، اور نیکیوں کی تعریف اور بُرائیوں سے ڈرانے کے لئے عذاب و ثواب کی خبر دینا وغیرہ ذلك۔

یہ پوشیدہ ہمیں کہاں کلام سے بعثت کا وجوب سمجھیں آجاتا ہے پس جن سے مراد ہے جو کہ واجب کو بھی شامل ہے، اس کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ بعض موقع میں ان (فلسفہ) کی تصریح موجود ہے کہ بعثت واجب ہے۔

## منکرین کے اعتراضات

بعثت کا انکار کرنے والوں نے چند اعتراضات وارد کئے ہیں :- اول یہ کہ جس کی بعثت ہوتی ہے اس کو اس کا علم ہونا ضروری ہے کہ اس کو یہ کہتے والا کہ میں تجھ کو بھیجا ہے پس ترمیمی جانب سے پہنچا دے "اشدہی ہے۔ اور اس علم کی کوئی صورت نہیں اس لئے کہ بہت محکم ہے کہ یہ جن کے القا کے ذریعے ہوا ہو، اور تم اس کے وجود پر متفق ہو۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ بھیجنے والا اس بات پر دلیل قائم کر دیتا ہے جس سے رسول کو یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ میں نے تجھ کو بھیجا ہے "کہتے والا اشد تعالیٰ ہی ہے، جن نہیں ہے۔ اس طور پر کہ ائمۃ سجادۃ ایسے آیات و محیزات ظاہر کرتا ہے جس سے تمام مخلوقات عاجز رہتے ہیں۔ اور یہ اس کے لئے اس

علم کا فائدہ دیتا ہے، یا اس میں اس کا علم ضروری پیدا کر دیتا ہے کہ مجھے والا  
اوہ کہنے والا وہی ہے۔  
۲۶

دوسراءعراض یہ ہے کہ جو نبی کی طرف وحی کا القا کرتا ہے اگر وہ جسمانی ہے  
تو ضروری ہے کہ وہ القا کے وقت تمام حاضرین کو نظر آئے حالانکہ واقعہ یہ تھیں ہے  
جیسا کہ تم نے بھی اس کا اعتراف کیا ہے، اور اگر جسمانی تھیں بلکہ روحانی ہے تو  
وحی کا القا تکلم کے ذریعے محال ہے، اس لئے کہ روحانیات کے لئے کلام کا تصور  
نہیں کیا جاسکتا۔ اور جواب پہلے شق کی بتا پر یہ ہے کہ ملازمت (یعنی جسمانی ہوتے  
کی صورت میں یہ لازم قرار دینا) کہ القا کے وقت تمام حاضرین کو نظر آئے تسلیم نہیں۔  
اس دلیل کی پناپ کہ یہ جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ حاضرین میں اس کی رویت کو پیدا  
نہ کرے کیونکہ اس کی قدرت کسی چیز سے عاجز نہیں۔ اور یہ پوشیدہ تھیں کہ حاضرین  
کے لئے اس کی رویت کے پیدا نہ کرنے کو جائز قرار دینا باوجود یہ کہ نسبہ ممکن ہے  
اور اللہ تعالیٰ کی قدرت میں ہے، یہ اس بات کے جائز قرار دینے کو متلزم ہے کہ  
ہمارے سامنے بڑے بڑے پہاڑ اور بڑے بڑے شہروں جیسیں ہم دیکھ دیکھنے سکیں، اور  
بوق و طبلہ نج رہے ہوں اور ہم ان کو شکن نہ سکیں یہ سفطہ ہے۔ پس میں کہتا ہوں  
اللہ تعالیٰ زیادہ جانے والا ہے کہ القا کرنے والا جسمانی لطیف شفاف ہے  
یعنی فرشتہ ہے اور شفاف جسم کا دیکھنا غیر معتاد ہے جیسے آسمان پس سفطہ  
لازم نہیں آتا بلکہ سفطہ تو اس صورت میں لازم آتا ہے جبکہ جسم کشیفت کی  
عدم رویت کو جائز قرار دیا جائے، اس سبب سے کہیے عادات کے خلاف ہے پس سمجھو۔  
اور ہم دوسری شق کو اختیار کر کے بھی اس طرح جواب دے سکتے ہیں کہ

روحانی ایک لطیف شفاف صورت میں تمثیل ہوا اور رسولؐ اس کے کلام کو سنیں جو کہ انس بحاجت کی طرف سے وحی ہوتی ہے جیسا کہ گزرا۔ اور اس میں کوئی اشکال نہیں پس خور کرو۔

نیسا اعراض یہ ہے کہ رسالت کی تصدیق مرسل کے وجود کے علم پر موقوف ہے اور اس علم پر کیا چیز اس پر جائز ہے اور کیا ناجائز ہے۔ اور یہ بجز قیمت نظر کے حاصل نہیں ہو سکتا۔ اور وہ غور و فکر جو اس علم تک پہنچا رہے اس کے لئے کوئی معین زبانہ مثلاً دن یا سال کا اندازہ نہیں کیا جاسکتا، بلکہ وہ اشخاص اور ان کے احوال کے اعتبار سے مختلف ہوں گے۔ پس مکلفت کو حق ہو گا کہ نظر حاصل کرنے کے لئے ہملت طلب کرے اور کسی زبانے میں بھی عدم علم کا دعویٰ کرے۔ اس صورت میں بھی کا ساکت کرنا لازم آئے گا اور بعثت عبشت ہو گی۔ اور اگر انش تعالیٰ نے اس کو ہملت طلبی کا اختیار نہیں دیا بلکہ اس پر تصدیق بلا ہملت کے واجب کردی تو تکلیف مالا طلاق لازم آئے گا۔ اس لئے کہ رسالت کی تصدیق بغیر اس علم مذکور کے ان امور میں سے ہے جن کا وجود منصوب نہیں اور یہ کہ یہ عقلانی قبیح ہے، اس لئے اس کا صد و حکیم تعالیٰ سے متنع ہے۔ اور جواب یہ ہے کہ ہملت دینا ضروری نہیں اس لئے کہ پہلے ہم بیان کر چکے ہیں کہ جب رسالت کا دعویٰ کیا اور اس کے دعوے کے ساتھ مجذہ بھی شامل ہو جو کہ خارق عادت ہو تو متابعت بلا ہملت کے واجب ہے اس لئے کہ مجذہ کے ظاہر ہونے کے وقت صدق رسول کا علم عادی حاصل ہوتا ہے پس سمجھو۔

چوتھا اعراض یہ ہے کہ بعثت تکلیف سے خالی نہیں اس لئے کہ بعثت کا یہی فائدہ ہے اور تکلیف کی وجہ کی بنابر متنع ہے پہلی وجہ یہ ہے کہ یہ جبر کو ثابت کرتی ہے

اس لئے کہ بندے کا فعل اشہد تعالیٰ کی قدرت سے واقع ہوتا ہے اور تمہارے نزدیک بندے کی قدرت موثر ہیں تو غیر کے فعل کی تکلیف دینا تکلیف مالا ایطاں ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ بندے کی قدرت اگرچہ غیر موثر ہے لیکن اس کو فعل کے ساتھ تعلق ہوتا ہے جس کو کسب کہا جاتا ہے اور اس اعتبار سے اس کو تکلیف دینی جائز ہے، اس لئے تکلیف مالا ایطاں ہیں ہوگا۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ یہ تکلیف بندے کو نقصان پہنچانا ہے اس لئے کہ اس کے لئے فعل کی مشقت اور ترک پر عذاب کی مشقت لازم ہے اور نقصان پہنچانا فوج ہے، اشہد تعالیٰ اس سے منزہ ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ تکلیف میں جو دنیوی و آخری مصالح ہیں وہ اس کی مضرتوں سے کہیں زیادہ ہیں جیسا کہ اس کی تحقیق عنقریب آئے گی۔ اور خیر کثیر کا شر قلیل کی وجہ سے چھوڑنا جائز ہیں تیسرا یہ کہ تکلیف میں جو مشقت ہے وہ یا تو بغیر کسی غرض کے ہوگی اور یہ عبث فوج ہے، یا کسی غرض کے لئے ہوگی جس کا تعلق یا تو اشہد تعالیٰ سے ہوگا حالانکہ اشہد تعالیٰ اغراض سے منزہ ہے۔ یا اس کا تعلق بندے سے ہے تو اس صورت میں یا تو نقصان پہنچانا ہے اور یہ بالاجمل عنتی ہے۔ یا نفع پہنچانا ہے تو نفع حاصل کرنے کی تکلیف اور اس کے نہ ہونے کی صورت میں عذاب دینا غلاف عقل ہے، اس لئے کہ یہ بنزٹ اس کے ہے کہ اس سے کہا جائے کہ اپنی ذات کے لئے نفع حاصل کرو رہے میں تجھ کو ابلا الاباد تک عذاب دوں گا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ فرع ہے اس بات کی کہ عقل نے اس کے حسن اور رفع کا حکم لگایا ہے، یا یہ کہ اشہد تعالیٰ کے افعال میں غرض کا ہوتا لازمی ہے تو ان دونوں میں سے ہر ایک کو ہم نے اس کے مقام پر باطل کر دیا ہے۔ یعنی تکلیف ایسی غرض کے لئے ہے جو کہ بندے سے متعلق ہے، یعنی دنیوی اور آخری مصالح جو کہ افعال کی مختلف مشقوں

کی مضرتوں سے کہیں زیادہ ہے۔ باقی رہا اس کا سزا دینا تو یہ اس سبب سے نہیں ہے کہ اس نے منفعت نہیں حاصل کیا بلکہ اس سبب سے ہے کہ اس نے اپنے آقا سردار کے حکم کی پیروی نہیں کی، اور اس میں آقا کی اہانت ہے۔ میں کہتا ہوں: اور اشباح و تعالیٰ زیادہ جانتا ہے کہ معتبر صیحہ کہہ سکتا ہے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے یکوں اس کی تخلیف دی باوجود اس علم کے کہ وہ پیروکی نہیں کرے گا، اور نہ اس کے ذریعے سے اپنے نئے گوئی فائدے حاصل کرے گا، یہ تو اس کو صرف نقصان پہنچانا ہے اور یہ بُرا ہے۔ اس کا جواب اس طرح دیا جاسکتا ہے کہ تخلیف اگرچہ اس کے اعتبار سے ضرر پہنچانا ہے لیکن یہ گزر جو چکا ہے کہ قلیل نقصان خیر کثیر کی خاطر عقل اجائز ہے پس یہ بُرا نہ ہو گا۔ مسترد نے کہا ہے کہ کافر کی تخلیف میں بھی فائدہ ہے، وہ ثواب کی تعریض ہے، ثواب نہیں۔ کیونکہ ثواب تخلیف دینے والے کی اطاعت کا فائدہ ہے نہ تخلیف کا فائدہ۔ اور اس کے قریب وہ ہے جو لوگوں کے لئے مثال کے طور پر بیان کیا ہے کہ جیسے کوئی شخص کسی غیر کو کھانے کی دعوت دے اور وہ جانتا ہو کہ وہ اس دعوت کو قبول نہ کرے گا مگر اس طور پر کہ اس کے لئے مختلف قسم کے تأدیب و نلطفت (سختی و نرمی) سے کام لے۔ اور اگر داعی نے اس قسم کا تأدیب اختیار نہیں کیا تو وہ اپنی غرض میں ناقص ہو گا۔

## بعثت اور شریعتوں کی حکمت

اس مقام پر اس کا ذکر کرنا بہتر اور نافع ہے جو حکماء اسلام نے کیا ہے کہ تخلیف حسن ہے۔ اس کی تفضیل یہ ہے کہ اشباح تعالیٰ نے انسان کو اس طرح پیدا کیا ہے کہ وہ اپنے امورِ معاش میں مستقل نہیں ہے اس لئے کہ اس کو غذالیاں اور مکان اور

اسلحہ اور اس کے علاوہ ان امور کی ضرورت ہے جو کہ صنائی ہیں اور ان پر ایک صانع اپنی برتی جیات میں قادر نہیں ہے، بلکہ یہ ایک جماعت ہی کو میسر آ سکتا ہے کہ ایک دوسرے کی مدد کریں، اور اس کے حاصل کرنے میں ایک دوسرے کے شریک ہوں، اس طور پر کہ ہر ایک اپنے ساتھی کے لئے اس کے کام کے مقابلے میں کام کرے۔ مثلاً ایک دوسرے کے لئے کچھ بینتا ہے تو دوسرا اس کے لئے سوئی بنتا ہے۔ اسی قیاس پر تمام امور ہیں پس امرِ معاش بھی نوع کے اجتماع سے پورا ہوتا ہے۔ اسی وجہ سے کہا گیا ہے کہ انسان

۲۹  
بدنی الطبع ہے، کیونکہ تمدن سے ان کی اصطلاح میں یہ اجتماع ہی مراد ہے اور یہ اجتماع اسی وقت منظم ہوتا ہے جبکہ ان کے درمیان معاملہ اور عدل ہو۔ کیونکہ ہر شخص کو اس چیز کی خواہش ہوتی ہے جس کا وہ محتاج ہے اور اس پر غصبناک ہوتا ہے جو اس میں ملزم ہو۔ اور یہ دوسرے پر ظالم کا سبب بنتا ہے جس کی وجہ سے ہرج واقع ہوتا ہے اور اجتماع کے کام اور اس کے نظام میں خلل پیدا ہوتا ہے۔ اور معاملہ و عدل کی اتنی جزئیات میں جن کا حصہ نہیں کیا جاسکتا اور وہ قوانین کے وضع کے بغیر ضبط میں ہیں آ سکتے، وہ قوانین سنت اور شرع ہیں۔ پس ضروری ہے کہ کوئی شارع ہو، پھر اگر وہ لوگ وضع سنت اور وضع اور شرع میں یا ہم زراع کریں تو ہرج واقع ہو گا اس لئے مناسب ہے کہ شارع استحقاق طاعت میں ان سے ممتاز ہوتا ہے باقی لوگ قبول سنت اور شرع میں اس کی اطاعت کریں۔ اور یہ استحقاق اسی وقت منصور ہو گا جبکہ وہ ایسے آیات کے ساتھ مختص ہو جو اس پر دلالت کریں کہ وہ انش تعالیٰ کی طرف سے ہے، اور یہی مجزات ہیں۔ پھر جہود عوام احکام شرع کو بنظرِ خفارت دیکھتے ہیں جبکہ ان پر مرغوبیات کا شوق غالب ہو۔ پس وہ محییت پر اور شرع

کی مخالفت پر پیش قدحی کرتے ہیں۔ چنانچہ جب میطع کے لئے تواب ہوا درنا فرمان کے لئے سزا ہو، تو خوف اور امیدان کی طاعت اور ترکِ معصیت پر آمادہ کریں گے جو گواہ شریعت کا انتظام اس کے اعتبار سے قوی ہے جبکہ ایسا نہ ہوتا۔ پس ان پر شارع اور بدله دینے والے کی معرفت ضروری ہے۔ اور ضروری ہے کسی ایسے سبب کا ہونا جو کہ اس معرفت کو میجھا ہو۔ چنانچہ اسی وجہ سے صاحبِ شرع اور بدله دینے والے کی عبادات نذکورہ مشرع کی گئیں اور ان کا نکار کیا گی تاکہ اس نکار کی وجہ سے تذکرہ ستمکم ہو جائے تو اس صورت میں مناسب ہے کہ شارع ایسے خالق کی تصدیق کی دعوت دے جو علیم و قدیر ہے۔ اور شارع ایمان لانے کی دعوت دے جو کہ اس خالق کی جانب ان لوگوں کے پاس بھیجا گیا ہے اور سچا ہے۔ اور وعدو و عید، تواب و عذاب اخزوی کے اعتراض کی دعوت دے اور عبادات کے ساتھ قیام کی دعوت دے جن میں خالق کا ذکر اس کی صفات جلال کے ساتھ ہو، اور اس سنت کی اطاعت کی دعوت دے جس کی لوگوں کو اپنے معاملات میں ضرورت ہوتی ہے، یہاں تک کہ

۳ اس دعوت کے درمیں وہ عدل جاری ہو جائے جو کہ امورِ نوع کے نظام کو درست کرنے والا ہو۔ اور اس سنت کا استعمال تین امور میں نافع ہے، اول قوانین فضایہ کی ریاضت اس کو شہوت کے بخل گیر ہونے سے اور اس غصب سے روکتی ہے جو کہ نقص ناطقہ کے لئے جا برد قدر کی طرف توجہ سے مانج ہیں۔ دوسرا امورِ عالیہ میں برابر غور و فکر کرنا جو کہ عوارض مادیہ اور کدو رات حیہ سے پاک ہیں اور بلا حظ مملکوت کی طرف پہنچتے والے ہیں۔ تیسرا شارع کے انذارات (ذرانی) کی یاد کا آنا اور نیک کام کرنے والوں کے لئے وعدہ اور بدکاروں کے لئے وعید کی

یاد کا آنا جو دنیا میں عدل قائم کرنے کا اور ساتھ ساتھ آخرت میں اجر و ثواب کو مستلزم ہے۔ یہ تو ان (حکماءِ اسلام) کا کلام ہے، اور اس کے قریب قریب بحقہ کا یہ قول ہے کہ تکلیف عقل اور اجنب ہے اس لئے کہ یہ قبائح کے ارتکاب سے روکنے والی ہے کیونکہ انسان بمقتضانے طبیعت مرغوبات اور لذیذ چیزوں کی طرف غبت کرتا ہے۔ پس جب اسے معلوم ہو گا کہ یہ حرام ہے تو وہ اس سے رک جائے گا اور قبائح سے روکنا اجنب ہے۔

چوتھی وجہ یہ ہے کہ تکلیف یا توقیع کے وجود کے ساتھ ہو گی، اور اس کے واجب ہونے کا، اور اس کے صدور کے متین کرنے کا کوئی فائدہ نہیں۔ اور اس وقت اس کے صدور کا عبیث قبیح ہوتا متین ہو گا۔ اور یہی حال اس وقت بھی ہے جب کہ تکلیف فعل کے بعد ہو، کیونکہ یہ تحصیل حاصل کی تکلیف ہے اور یا قبل وجود فعل کے ہو۔ یہ تکلیف مالایطاق ہے، اس لئے کہ فعل قبل فعل کے مجال ہے، کیونکہ کسی چیز کا وجود اُس کے عدم کی حالت میں نہیں ہوتا۔ اور جواب یہ ہے کہ ہمارے نزدیک قدرت فعل کے ساتھ اور اس کی تکلیف اس حالت میں مجال یعنی تحصیل حاصل کی تکلیف نہیں ہے۔ اور یہ تو اسی صورت میں ہوتا ہے اگر فعل اس تحصیل سے پہلے حاصل ہو جس تحصیل میں کہہ شغول ہے۔ اور یہ ایسا نہیں ہے بلکہ یہ اس تحصیل کی وجہ سے حاصل ہے۔ علاوه ہم یہ کہتے ہیں کہ تکلیف احداث کی طرح ہے۔ پس کہا جائے گا کہ اس کا احداث یا تو اس کے وجود کی حالت میں ہے تو یہ تحصیل حاصل ہے اور یا اس کے عدم کی حالت میں ہے تو یہ جمع بین النسبین ہے، اور احداث ان امور میں ہے جس میں کوئی شک نہیں۔ پس احداث میں تمہارا جو جواب ہو گا تکلیف کے مغلق میرا بھی ص ۳۲

وہی جواب ہوگا۔ معتزل نے اس اعتراض کا جواب دیا ہے کہ تخلیف قبل فعل کے ہر اور یہ تخلیف نالایطاق نہیں ہے۔ اس لئے کہ فی الحال تخلیف دوسرے حال میں واقع کرنے کی ہے نہیں کہ فوری واقع کرنے کی کہ جمع بین القیصین یعنی وجود عدم کا اجتماع لازم آئے۔ جیسا کہ کافر کو فی الحال تخلیف اس کی دیگئی ہے کہ دوسرے حال میں ایمان کو وقوع میں لائے، اور یہ محل نظر ہے اس لئے کہ اگر مثلاً وہ دوسرے حال میں کفر کو جاری رکھے تو اس میں ایمان پر قدرت نہیں ہے۔ اور اگر ایمان سے بدل ڈالے تو وہ اس کا مکلف نہیں ہے اس لئے کہ تحصیل حاصل کی تخلیف محال ہے اور اس کا جواب اس طرح دیا جا سکتا ہے کہ تخلیف اسی سے متعلق ہے جو کہ قدرت میں ہے۔ اور اس سے یہ لازم آتا ہے کہ جس چیز کی تخلیف دیگئی ہے وہ اس کے وجود کے زیانے میں مقدور ہو۔ باقی رہا قدرت کا تخلیف کو جامع ہوتا تو یہ نہیں ہے۔ ہر یہ برآں تحصیل حاصل کی تخلیف اس وقت محال ہے جب کہ دوسری تحصیل کی تخلیف دی جاتے ہے کہ اسی تحصیل کی جیسا کہ گزر اپس اگر تم کہو کہ کفر کو جاری رکھنا دوسرے حال میں ان کے تردیک ایمان پر اس کی قدرت کے منافی نہیں، اس لئے کہ ایمان کفر کی حالت میں ان کے خیال کے مطابق قدرت میں ہے۔ کیونکہ قدرت فعل سے پہلے ثابت ہے تاکہ کافر کو ایمان کی تخلیف صحیح ہو۔ اس بتا پر کہ جو چیز قدرت میں نہیں ہے اس کی تخلیف نہیں دی جاتی۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے کہ اللہ کسی شخص کو تخلیف نہیں دیتا مگر اس کی طاقت کے مطابق۔ اور اس صورت میں پہلی شق کو اختیار کر کے بھی جواب صحیح ہو سکتا ہے، جیسا کہ تم دیکھو گے۔ تو میں کہتا ہوں (اور انس بیان خوب جانتا ہے) کہ ناظر کی مراد یہ ہے کہ دوسرے حال میں کفر پر قائم رہنے کی

صورت میں ایمان اس وقت بھی قدرت میں نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ وجود اور عدم کا  
جیسے کرتا ہے پس ان کے اعتراف کا کہ فی الحال تکلیف صرف دوسرے حال میں  
واقع کرنے کی ہے، کوئی فائزہ نہیں۔ چنانچہ اس بتا پر پیش کو اختیار کر کے جواب  
ممکن نہیں جیسا کہ پوشیدہ نہیں۔ پس سمجھو۔

پانچویں وجہ یہ ہے کہ بعض ملاحدہ کا خیال ہے کہ افعال شاق بینی کی تکلیف  
باطن کو اشریفی کی معرفت میں اور ان صفات میں جو کہ واجب ہیں اور جو جائز ہیں ۲۳  
اور وہ افعال جو کہ ممتنع ہیں ان میں تفکر سے رکتی ہے اور اس میں شک نہیں کوہ  
مصلحت جس کی اس سے توقع ہے وہ فوت ہو جاتی ہے۔ یعنی امور بذر کوہ میں غور و فکر  
کرنا، پھر مزید پر اس وہ امور جو تکلیف کی وجہ سے متوقع ہیں پس یہ عقلًاً ممتنع ہے۔ اور  
جواب یہ ہے کہ اشریفی و تعالیٰ کی معرفت میں فکر کرتا یہتی تکلیف کا مقصود اعلیٰ ہے  
اور تمام تکالیف اس کی معاون اور راعی ہیں اور مکلف کے لئے اس اصلاحِ معاش کا  
سبب اور وسیلہ ہیں، اوقات کو ان پریشان کن امور سے محفوظ رکھنے میں مددگار ہیں  
جن میں مشغول ہونا۔ حیثیت کی مشغولیت سے زیادہ پریشان کن ہے۔

پانچواں اعتراض یہ ہے کہ عقل میں بعثت کی طرف سے کفایت ہے، پس کوئی  
فائزہ نہیں، اور ان کی دلیل یہ ہے کہ عقل جس چیز کے حسن کا فیصلہ کرے اس پر عمل  
کیا جائے گا۔ اور جس کے بُرے ہونے کا حکم دے اس کو چھوڑ دیا جائے گا۔ اور  
جس کے اچھے بُرے ہونے کا کوئی فیصلہ نہ کرے تو ضرورت کے وقت اس پر عمل  
کیا جائے گا، اس لئے کہ ضرورت موجود ہے۔ پس اس حاجت کا اعتبار کرنا واجب ہے  
تاکہ اس کے فوت ہونے کی مضرت کو درفع کیا جاسکے اور مضرت کا محض احتمال اس کے

بُرے ہونے کی تقدیر پر اس کے معارض نہ ہوگا۔ اور اس حاجت کے نہ ہونے کے وقت اس کو احتیاط انداز کر دیا جائے گا تاکہ وہ مضرت رفع ہو سکے جس کا دھم ہے، اور حسن و فیح کے متعلق عقل کا حکم تسلیم کرتے ہوئے جواب یہ ہے کہ شرع جو بیعت سے مستفاد ہے اس کا فائدہ اس کی قصیل بیان کرنا ہے جس کو عقل نے اجمالاً حسن و فیح اور منفعت و مضرت کے مراتب دیتے ہیں اور اس چیز کا بیان کرنا ہے جس سے عقل ابتداً قاصر ہے کیونکہ عقل کے حکم کو یاد نہ ولے اس کا انکار نہیں کرتے کہ بعض افعال ایسے ہیں جن میں عقل کچھ حکم نہیں کرتی۔ مثلاً وظائف عبادات، تعین حدود و مقادیر، اور نفع پہنچانے والے اور مضر افعال کی تعلیم، اور نبی شارع اس طبیب حاذق کی طرح ہے جو دو ایس اور اُن کے طبائع و تواصیں جانتا ہے، یہ ایسے امور میں کہ اگر عام لوگوں کا تجربہ کے ذریعے ان کی معرفت حاصل کرنا ممکن ہے تو وہ ایک طویل زمانے میں ممکن ہے جس میں اس کے فوائد سے وہ محروم رہیں گے، اور اس کے کمال تک پہنچنے سے پہلے وہ ہلاکتوں میں پڑیں گے، کیونکہ اس مدت میں با اوقات ایسی داداں میں استعمال کریں گے جو مہلک ہوں اور اپھیں اس کا علم نہ ہو جائیں گے ہلاک ہو جائیں گے۔

مزید برآں ان امور میں مشغول ہوتا نفس کو شقت میں ڈالنے کا اور ضروری صفتیوں کے تعطل کا اور مصلح معاش سے بے توجی کا سبب ہوگا۔ جب وہ اس کو طبیب سے اخذ کریں گے تو ان کا بوجھ بیکا ہوگا اور اس سے نفع حاصل کریں گے اور ان مضرتوں سے محظوظ رہیں گے۔ پس جس طرح کہ امور مذکورہ کی معرفت کے امکان کی پناپر طبیب سے بے نیازی کا دھمی پہنیں کیا جاسکتا اسی طرح بکالیفت اور افعال کے احوال کی معرفت کے امکان کی پناپر پہنیں کیا جاسکتا کہ اس میں عقل کے تأمل کی وجہ سے

میوثر سے بے نیازی ہے، یکس طرح کہا جاسکتا ہے جبکہ بھی وہ چیز جانتے ہیں کہ اس کا علم انتہی سجاہ و تعالیٰ ہی کی جانب سے ہوتا ہے، بخلاف طبیب کے کہ محض فکر و تجربے کے ذریعے ان تمام امور کی طرف پہنچا ممکن ہے جو کہ وہ جانتا ہے۔ پس جبکہ وہ اس سے مستغفی نہ ہو تو بھی سے تو بدر جادی اولیٰ مستغفی نہیں ہو سکتا۔

اور اثباتِ بتوت اور حسنِ تکلیف کے سلسلے میں حکما کے مذهب کی تقریر

جو پہلے بیان ہو چکی ہے اس میں اس کلام کا تتمہ ہے۔

چھٹا (اعتراض) یہ ہے کہ مجھہ متنع ہے اس لئے کہ یہ خرق عادت ہے اور اس کا جائز قرار دینا سفسطہ ہے۔ پس مجھہ بتوت کو تابت نہیں کرتا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ خرق عادات آسمانوں اور زمین اور جو کچھ ان کے درمیان ہے ان کے پہلی بار پیدا کرنے سے زیادہ تعجب خیز نہیں ہے، اور بعض مواد میں خرق کے عدم و قرع کا یقین اس کے فی نفسہ امکان کے منافی نہیں ہے۔ علاوہ ہر بیس خرق عادت انبیاء، اور اولیاء سے ایک عادتِ مستمرہ ہے جو ہر زبانے اور وقت میں پائی جاتی ہے اس لئے عاقلِ مصنف کے لئے اس کا انکار ممکن نہیں بلکہ ہم کہیں گے کہ مجھہ ہمارے نزدیک وہ ہے جس سے مدعا رسالت کی تصدیق مقصود ہو، اگرچہ خرق عادت نہ ہو۔ میں کہوں گا کہ اس میں اعتراض ہے اس لئے کہ اس کے منافی ہے جو مجھہ کے شرطات میں پہلے اگرچکا ہے کہ خرق عادت اس میں شرط ہے۔ نیز اس سبب سے کہ اگر یہ نہ ہو تو مجھہ دیگر امورِ متعادہ کی طرح صدق پر دلالت نہیں کرے گا، پس تم سمجھو۔

ساتوں یہ کہ مجھہ کاظما ہر سو صدق پر دلالت نہیں کرتا ہے کیونکہ اس کا اختصار ہے کہ وہ جادوگر ہے، اور یہ اس کا فعل ہوا انش تعالیٰ کا فعل نہ ہو۔ اور تمہارا م ۳۲۵

اس کے حق ہونے اور امورِ غریبہ میں اس کی تاثیر پا تفاق ہے۔ یا کسی طلسم کی وجہ سے ہو جس کا علم اس کو خاص طور پر ہو۔ اور جواب یہ ہے کہ تجویزات عقلیہ علم عادی کے منافی نہیں ہیں، جیسا کہ محسوسات میں ہوتی ہے، یکون کہ ہم یقین کرنے میں کہ جسم معین کا حصول اس کے عدم کے فرض کے مانع نہیں بلکہ اس کو اس کے حصول کے جرم کے ساتھ ساتھ ایسا بحث ہے جو کہ واقعہ کے مطابق ہے، اور اس طرح ثابت ہے کہ اس جس کا شہد اس کی طرف راہ نہیں پاسکتا جو کہ اس کی قابل اعتماد شہادت دیتا ہے۔ اور عادت جس کی طرح علم کے طرقوں میں سے ایک طریقہ ہے پس جائز ہے کہ جس طرح حق کی چیز کا یقین کرتی ہے اسی طرح عادت کی بتا پر اس کا یقین کیا جائے، باوجود اس کے کہ فی نفسہ اس کے نقیض کا امکان ہے۔ نیزا پنے موقع پر بیان ہو چکا ہے کہ وجود میں موثر صرف انتہ تعالیٰ ہے، تو مجذہ صرف اس کا فعل ہو گا مدعا کا ہتھیں۔ اور حروف غیرہ اگر اعجاز کی اس حد کو تپخیں جیسا کہ مجذہ کا حال ہے مثلاً سندھ کا پھارنا، مردعل کا زندہ کرنا، مادر نہ ادا نہ ہے اور برص کے مرضی کو تندرست کر دینا تو ظاہر ہے کہ سحر مجذہ کے ساتھ مشتبہ نہیں ہو سکتا۔ پس کوئی اشکال نہیں۔ اور اگر حد اعجاز کو تپخی تو یا تو دعویٰ ہے بنت اور تحدی کے بغیر ہو تو بھی ظاہر ہے کہ اس میں التباس نہ ہوگا، یا ان دونوں چیزوں کا دعویٰ بھی ہو تو اس صورت میں دو باتوں میں سے ایک کا ہوتا ضروری ہے۔ ایک تو یہ کہ انتہ تعالیٰ اس کو اس کے ہاتھ پر پیدا نہ کرے، یا یہ کہ اس کے علاوہ کوئی اور شخص اس کے معارضہ پر قادر نہ ہو، ورنہ کاذب کی تصدیق ہوگی۔ اور یہ کذب ہونے کی وجہ سے انتہ تعالیٰ پر محال ہے۔

آنھوں یہ کہ معجزہ کے حصول کا علم اس شخص کے لئے جس نے اس کا مثاہرہ نہ کیا ہے تو اتر کے ذریعے ہی ممکن ہے۔ اور وہ علم کا فائدہ نہیں دیتا۔ پس کسی کی بنوت کا علم اس شخص کو نہیں ہو سکتا جس نے اس کے معجزہ کا مثاہرہ نہ کیا ہے اور تو اتر علم کا فائدہ نہیں دیتا۔ اس لئے کہاں تو اتر میں سے ہر ایک پر کذب کا احتمال ہے، تو اس طرح پورے پر کذب کا احتمال ہے کیونکہ سبھوں کا کذب ان میں سے ہر ایک کا کاذب ہونا ہی ہے۔

جواب یہ ہے کہ کل کا اس حیثیت سے کمل ہے برابر ہونا تسلیم نہیں کہ سب پر ایک ہی حکم لگایا جاتے، اس لئے کہ دس آدمیوں کی قوت ایک چیز کے ہلانے پر قادر ہے جس پر ان میں سے ہر ایک شخص (فردا فردا) قادر نہیں ہے۔

تو ان یہ ہے کہ ان لوگوں نے کہا کہ ہم نے شریعتوں کا تشیع کیا تو ہم نے اس کو پایا کہ یہ ان امور پر مشتمل ہیں جو کہ عقل اور حکمت کے موافق ہیں۔ پس ہمیں معلوم ہوا کہ یہ انش تعالیٰ کی طرف سے ہیں ہے اور وہ امور یہ ہیں، مثلاً جانور کے ذبح کا مسئلہ کرنا اور اس کو کھانے وغیرہ کے فائدے کے لئے تخلیف دینا، اور ایام معینہ میں بھوک پیاس کے برداشت کرنے کو واجب کرنا اور ان لذتوں سے روکنا جن میں بدن کی بہتری ہے۔ اور افعالی شاقد اور میدانوں کے طے کرنے کی تخلیف دینا۔ اور مثلاً بعض مقامات کی زیارت کرنا اور بعض مقامات میں قیام کرنا۔ بعض میں سی کرنا، بعض کا طوات کرنا۔ باوجود یہ وہ مقامات ایک دوسرے کے مثل ہیں اور ان کو اور محنتوں جیسی صورت اختیار کرنی کہ نشانے سرا در نشانے پر ہونا۔ اور نشانے بازی کرنا حالانکہ کوئی چیز نشانے کی نہیں۔ اور ایک پتھر کو بوسہ دیتا حالانکہ

دیگر تپروں پر اس کو کوئی فضیلت نہیں۔ اور مثلاً آزاد حسین عورتوں کی طرف دیکھنے کو  
حرام کرنا اور حسین لونڈی کی طرف دیکھنے کو جائز قرار دینا۔

حسن و قبح کے متعلق عقل کا حکم تسلیم کرتے ہوئے اور انسان تعالیٰ کے  
اعمال میں غرض کو لازمی تسلیم کرتے ہوئے جواب یہ ہے کہ، غایت امر یہ ہے کہ  
ان تذکورہ صورتوں میں حکمت سے واقفیت نہیں ہے، اور اس سے یہ لازم نہیں تھا  
کہ نفس الامر میں کوئی حکمت ہے ہی نہیں۔ بہت ممکن ہے کہ کوئی ایسی مصلحت  
وہاں موجود ہو جس کے علم کو انسان تعالیٰ نے اپنے لئے مخصوص کر لیا ہو، اور یہ اس سے  
پہلے بیان کر دیجے ہیں کہ عقل کے مساوا ایک اور درجہ ہے جس میں ایک ایسی آنکھ  
کھل جاتی ہے جس سے غیب کو اور مستقبل میں ہونے والے اور ان دوسرے  
امور کو دیکھ لیتا ہے جن سے عقل معزول ہے۔ جس طرح کہ حسن کی قوت تمیز کے  
مددکات سے قامر ہے۔ اور عنقریب میں اس کی مزید تحقیق مسلک ثانی کے  
ابتداء میں انسان تعالیٰ پیش کروں گا:-



## دوسرا مسئلہ خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے اثبات میں ۔۔

تم جان لو کہ بعض امور کے ایسے خواص ہیں کہ عقل کی نگاہ اس کے ارڈگرد  
نہیں پھٹک سکتی، بلکہ قریب ہے کہ عقل اس کی تکذیب کرے اور اس کے مجال  
ہونے کا فیصلہ کرے۔ پس چاہئے کہ ہم ان امور کے امکان، بلکہ ان کے وجود پر  
دلیل قائم کریں، چنانچہ ہم کہتے ہیں کہ افیون بقدر ایک دانگ ستم قاتل ہے۔  
اس لئے دوہا اپنی برودت کی زیارتی کی وجہ سے رگوں میں خون کو متجد کر دیتی ہے  
اور جو شخص علم طبیعت کا دعویٰ کرتا ہے وہ گمان کرے گا کہ بارہ کرنے والا مرکب  
پانی اور مشی کا مرکب ہے کیونکہ یہ دونوں عنصر بارہ ہیں۔ اور یہ معلوم ہے کہ کئی رطل  
پانی اور مشی اپنے بارہ کرنے میں باطنی طور پر اس حد کی تبرید کو نہیں پہنچ سکتے، اور  
کسی طبیعی کو اس کی خبر دی جائے جس نے اس کا تجربہ نہ کیا ہوتا ہے گا کہ یہ مجال ہے  
اور اس کے مجال ہونے پر دلیل یہ ہے گا کہ اس میں ناریت اور ہوا بیت بھی ہے  
اور سبھوں کا پانی اور مشی سے اندازہ کیا جائے تو تبرید میں اس افراط کا سبب  
نہ ہو گا، اور جب اس میں دوھارہ ملا دیئے جائیں تو تبرید جو اولیٰ اس کا سبب  
نہ ہوں گے، اور وہ اس کو بریان (دلیل) سمجھے گا۔ طبیعت والیات کے متعلق  
فلسفہ کی اکثر دلیلیں اسی جنس پر بنی ہیں، کیونکہ انھوں نے تمام امور کا انصور  
اس کے مطابق کیا ہے جیسا کہ انھوں نے پایا اور سمجھا ہے۔ اور جس کو انھوں نے  
نہیں سمجھا تو اس کا مجال ہوتا فرض کر لیا۔ اسی طرح جو شخص رویا نے صادقہ سے

مانوس نہیں ہے اور اس کے سامنے کوئی ایک شخص دعویٰ کرے کہ وہ حواس کے تrael ہونے کے وقت غیب کو معلوم کرتا ہے تو اس قسم کی عقولوں سے کام لینے والے اس کا انکار کر دیں گے اور اگر کسی شخص سے پوچھا جائے کہ کیا یہ ممکن ہے کہ دنیا میں کوئی چیز ایسی ہو جو کہ ایک دانہ کے پر ابر ہوا اور وہ شہر میں رکھ دی جائے تو پورے شہر کو ختم کر دے پھر خود بھی ختم ہو جائے اور نہ خود باقی رہے اور نہ شہر کی کوئی چیز باقی رہے تو اس کا جواب یہ ہے گا کہ یہ محال ہے جو کہ مجملہ خرافات کے ہے، لیکن یہ مسئلہ آگ کی ہے۔ اس حالت کو سن کر اس کا انکار وہی شخص کرے گا جس نے آگ کو دیکھا ہے۔ اور اکثر حکام شرائع اور عجایب آخرت کا انکار اسی قبلی سے ہے تو تم طبیعی سے کہیں گے کہ تم یہ کہتے پر مجبور ہو کر ایفون میں تبرید کی ایسی خاصیت ہے جو اس قیاس پر بنتی نہیں ہے جو کہ طبیعت سے سمجھا جاتا ہے۔ پھر تم اس کو کیوں نہیں جائز قرار دیتے کہ اوصلیع شرعیہ میں قلب کے علاج اور اس کے تصفیہ کے اپیے خواص موجود ہیں جن کا ادراک حکمت عقلیہ سے نہیں کیا سکتا بلکہ یہ صرف نبوت کی آنکھ سے دیکھے جاسکتے ہیں۔ اور ان لوگوں نے تو اپیے خواص کا اعتراض کیا ہے جوان سے بھی زیادہ تعجب نہیں۔ اور ان لوگوں نے اپنی کتابوں میں نقل جو حاملہ کی سختی ولادت کے وقت دو اپیے پڑوں کے ٹکڑوں پر بتائی جاتی ہے جن کو پانی نہ لگا ہو اور ان دونوں کو اس کے دونوں پاؤں کے نیچے رکھ دیا جاتا ہے اور حاملہ اس کو اپنی آنکھوں سے دیکھتی رہے تو فوری ولادت ہو جاتی ہے۔ اور ان لوگوں نے اس کے امکان کا اقرار بھی کر لیا ہے اور عجیب خواص کے سلسلے میں اس کو ذکر کیا ہے

یہ شکل اس قسم کی ہے کہ اس میں نو خانے ہوتے ہیں اور سہ خانے میں ایک مخصوص ہندسہ لکھا جاتا ہے اور ان سب کا مجموعہ طول و عرض آڑتے ترچھے میں پندرہ ہوتا ہے۔ کاش مجھے معلوم ہوتا کہ جو لوگ اس کی تصدیق کرتے ہیں ان کی عقل میں اس بات کی سچائی کیوں نہیں آتی کہ فجر کی نماز میں دور رکعتوں اور ظہر میں چار رکعتوں اور مغرب میں تین رکعتوں کا مقرر کرنا ان خواص کی بنابر ہے جو حکمت کی نظر سے معلوم نہیں ہوتیں۔ ان خواص کا سبب ان اوقات کا مختلف ہوتا ہے جن کا ادراک نورِ نبوت سے ہی کیا جاسکتا ہے۔ اور تعجب تو اس پر ہے کہ اگر اس عبارت کو منجھیں کی عبارت میں پیش کیا جائے تو وہ ان اوقات کے اختلاف کا اعتراف کر لیں اور اس کے لئے دلائل ترتیب دیں۔

پس ہم کہیں گے کہ کیا حکم طالع کے نحاظ سے مختلف نہیں ہوتے جب کہ ۳۵ آفتاب و سطی آسمان میں ہو، یا مشرق میں ہو یا مغرب میں ہو۔ تو وہ جواب دیں گے

|   |   |   |
|---|---|---|
| ح | ج | ج |
| ا | ط | ة |
| ب | ز | و |

|   |   |   |
|---|---|---|
| ۳ | ۹ | ۲ |
| ۳ | ۵ | ۴ |
| ۸ | ۱ | ۶ |

|   |   |   |
|---|---|---|
| ۲ | ۴ | ۶ |
| ۹ | ۵ | ۱ |
| ۳ | ۳ | ۸ |

مذکورہ بالا تینوں شکلیں اس نسخہ میں موجود نہیں کر دیاں والے نسخے نقل کی گئی ہیں۔ اور یہ شکلیں المقدمن الفناں میں بھی مذکور ہیں مگر تھوڑے فرق کے ساتھ ہیں۔ جیسا کہ سامنے نقل ہے۔

|   |   |   |
|---|---|---|
| د | ط | ب |
| ج | ه | ز |
| د | ح | ا |

ہاں کیوں نہیں۔ یہاں تک کہ انہوں نے اسی پر اپنی تقویمات، اختلافات مطلع اور  
مدتوں اور عروں کے تفاوت کی بنیاد رکھی، حالانکہ زوال اور آفتاب کے و سط  
آسمان میں ہونے اور نہ مغرب اور آفتاب کے مغرب میں ہونے میں کوئی فرق ہے۔  
پس اس تصدیق کا سبب بجز اس کے کچھ نہیں کہ اس کو خجومی کی عبارت میں سنائے  
جس کا کذب سینکڑوں بار آزمایا ہوا ہے، اور برابر اس کو صحیح گایا ہاں تک  
کہ اگر خجومی کہے کہ جب آفتاب و سط آسمان میں ہوا اور اس کی طرف فلاں ستارے متوجہ  
ہوں اور تو اس وقت نیا کپڑا پہنے تو نوازی کپڑے میں قتل کیا جائے گا۔ پس وہ اس  
وقت میں کپڑے نہیں پہنے گا، حالانکہ سخت سردی برداشت کر رہا ہوگا۔ کاش  
مجھے معلوم ہوتا کہ جن لوگوں کی عقلیں ان عجیب بالوں کو قبول کرتی ہیں اور وہ اس  
اعتراف پر مجبور ہیں کہ یہ ایسے خواص ہیں جن کا علم بعض انبیاء کا میغز ہے تو پھر  
اس قسم کی بالوں کا انکار کس طرح کر سکتے ہیں جو نبی صادق سے سنی ہیں۔ اور ان کی  
تاہید محدثات کے ذریعے کی گئی ہے، اور ان کا کذب کبھی معلوم نہیں ہوا۔ اور رکعت  
کی تعداد میں، رمی حجارتیں، ارکانِ حج کی تعداد اور دیگر شرعی تبعیدات میں ان خواص کا  
امکان ان کی سمجھ میں کیوں نہیں آتا۔ حالانکہ تم ان میں اور داؤں اور خجوم کے خواص  
میں کوئی فرق نہیں پاتے۔ پس اگر وہ کہے کہیں نے خجوم کا اور کچھ طب کا تجربہ کیا تو ان کا  
بعض حصہ صحیح پایا۔ اس لئے میرے دل میں اس کی تصدیق جائز ہو گئی۔ اور میرے  
دل سے اس کا مستبعد ہوتا اور اس کی نفرت جاتی رہی۔ لیکن یہ (احکام شرع) ایسے  
امور ہیں جن کا میں نے تجربہ نہیں کیا، تو میں اس کے وجود اور تحقیق کو کس طرح جان سکتا  
ہوں، اگرچہ اس کے امکان کا اقرار کر لوں۔ پس میں کہوں گا کہ تم صرف ان امور پر

اکتفا نہیں کرتے جن کا تم نے تجربہ کیا ہے، بلکہ تم نے تجربہ کاروں کی خبری سنی ہیں اور  
 اس میں ان کی تقیلیہ کی ہے۔ پس تم اولیاً ہے کہ اقوال سنوجھوں نے اس کا تجربہ مٹا  
 کیا ہے، اور شریعت کے تمام احکام میں جو کہ وارد ہوئے ہیں انھوں نے حق کا مشاہدہ  
 کیا ہے، یا ان کا راستہ اختیار کرو تو تم بعض مثاہدوں کا ادارا کرو گے۔ مزید بڑاں  
 میں یہ کہوں گا کہ اگرچہ تم نے تجربہ نہیں کیا لیکن تمہاری عقل تصدیق داتباع کے  
 وجوب کا قطعی تقاضا کرتی ہے۔ کیونکہ اگر ہم فرض کریں کہ ایک شخص عاقل بالغ ہے  
 لیکن مرض کا تجربہ نہیں کیا ہے وہ بیمار پڑھاتے، اور اس کا باپ بھی ہے جو کہ مشق ہو  
 اور طب میں باہر ہو، اور جب سے اس شخص نے ہوش سنبھالا ہے اسی وقت سے  
 باپ سے یہ دعویٰ سنتا آیا ہے کہ وہ طب کا عالم رکھتا ہے۔ اب اس کا باپ اس کے لئے  
 کوئی دوا تجویز کرے اور کہ کہ یہ تمہارے مرض کے لئے مفید ہے اور تمہاری بیماری کو  
 شفا بخشنے والی ہے تو اس کی عقل جس چیز کا تقاضا کرتی ہے وہ یہ کہ اس دو اک استعمال  
 کرے اگرچہ وہ تلخ ہو اور ذوق کو ناگوار ہو۔ اور اگر وہ اس کی تکذیب کرے اور کہے  
 کہ اس دو کی مناسبت ہیری عقل میں نہیں آتی کہ اس سے شفا حاصل ہوگی۔ اور  
 نہیں نے اس کا تجربہ کیا ہے تو تم اس کو حق ہی سمجھو گے۔ پس اگر تم یہ کہو کہ  
 بنی صلی اللہ علیہ وسلم کی شفقت اور اس طب سے آپ کی واقفیت مجھے کس طرح  
 معلوم ہو سکتی ہے تو میں جواب دوں گا کہ تم نے اپنے باپ کی شفقت کس طرح مسلم کی  
 یہ کوئی امر محسوس نہیں ہے۔ بلکہ تم کو اس کے قرآن احوال اور مصادر و موارد میں شواہد  
 اعمال کے ذریعے تمہیں یقینی طور پر اس کا علم حاصل ہوا ہے جس میں تم کو شبہ نہیں ہوتا  
 اور جس شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال میں اور ان اخبار میں غور کیا

جو آپ سے منقول ہیں، اور ان میں آپ نے لوگوں کے حق میں مختلف قسم کی رفاقت و نرمی کے ذریعے تہذیب اخلاق اور بکھرٹی ہوؤں کی اصلاح کی طرف خلائق کی رہنمائی کا اہتمام کیا ہے، تو اس کو لازمی طور پر اس کا علم حاصل ہو گا کہ امت پر آپ کی شفقت اس شفقت سے زیادہ ہے جو باپ کو بیٹے پر ہوتی ہے۔ اور اگر ان عجیب افعال پر غور کر کے جو آپ سے ظاہر ہوتے اور غیب کے عجائب پر غور کر کے جن کے متعلق قرآن مجید میں آپ کی زبان کے ذریعے خبر دی گئی، اور ان خبروں پر غور کر کے جو آخری زبانے کے متعلق دی گئی ہیں اور جس طرح آپ نے ذکر کیا اسی طرح ان کے وقوع پر غور کر کے تو اسے لازمی طور پر اس کا علم حاصل ہو گا کہ آپ اس درج پر سچے ہوئے ہیں جو عقل سے ناواراء ہے اور اس میں وہ نظر کھل جاتی ہے جس سے غیب اور وہ خواص اور امور مکشف ہو جاتے ہیں جن کا ادراک عقل نہیں کر سکتی اور ربی صلی اللہ علیہ وسلم کے صدق کے علم صروری کے حاصل کرنے کا بھی طریقہ ہے پس تم تحریر کرو اور قرآن کریم میں غور کرو۔ اور اخبار کا مطالعہ کرو تو تم کو ظاہری طور پر معلوم ہو جائے گا۔ امام عزیزی نے اس کو اسی طرح بیان کیا ہے اور انہوں نے یہ بھی کہا کہ اگر تم کو کسی شخص معین کے متعلق شک ہو کہ وہ بھی ہے یا نہیں تو تمہیں اس کا یقین صرف اسی طرح حاصل ہو سکتا ہے کہ اس کے احوال کا علم یا ت مشاہدے کے ذریعے یا تواتر کے ذریعے یا ایک دوسرے سے سنو۔ کیونکہ جب تم نے طب اور فقر کو جان لیا تو تمہارے لئے ممکن ہے کہ تم فقہا اور اطباء کو کبھی ان کے احوال کا مشاہدہ کر کے اور ان کے احوال سن کر معلوم کر سکتے ہو اگرچہ تم نے ان کو نہ دیکھا ہو۔ چنانچہ امام شافعیؓ کے فقیہ ہونے اور جالینوس کے طبیب ہونے کی

معرفت سے تم عاجز نہیں رہو گے، اور یہ معرفت حقیقی ہو گی تقلید کی بنا پر نہ ہو گی۔ بلکہ اگر تم کچھ طب اور فقہ پڑھو گے اور ان کی کتابوں اور تصنیفات کا مطالعہ کرو گے تو تم کو ان دونوں کی حالتوں کا علم ضروری حاصل ہو گا۔ اسی طرح جب تم نے ثبوت کے معنی سمجھ لئے تو قرآن و احادیث زیادہ غور کرو۔ اس وقت تم کو اس کا علم ضروری حاصل ہو گا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ثبوت کے اعلیٰ درجہ پر فائز ہیں۔ اور اس کی تائید اس کے تجربے سے بھی ہوتی ہے جو آپ نے عبادات اور تصنیفیہ قلب میں ان عبادات کی تاثیر کے متعلق بیان فرمائی ہیں۔ آپ اپنے اس قول میں کس قدر صادق ہیں کہ ”جو شخص اس چیز پر عمل کرے جو اس کو معلوم ہے تو انش تعالیٰ اس کو اس چیز کے علم کا اوارث بنادیتے ہیں جس کو وہ ہمیں جانتا ہے“ اور آپ کا یہ ارشاد کس قدر سچا ہے کہ ”جن نے کسی ظالم کی مدد کی تو انش تعالیٰ اس ظالم کو اس پر مسلط کر دیتا ہے۔“ اور آپ کا یہ ارشاد کس قدر صحیح ہے کہ ”جن نے صبح کی اس حال میں کاس کو ایک ہی نکر ہے تو انش تعالیٰ اس کو دنیا و آخرت کی فکروں سے کفایت کرتا ہے۔“ پس جب کہ تم اس کا ہزار دو ہزار (بلکہ) کئی ہزار بار تجربہ کرو تو تم کو علم ضروری اس طرح حاصل ہو گا کہ اس میں کوئی شک نہ ہو گا۔ چنانچہ اس طریقے سے ثبوت کا یقین طلب کرو۔ اور یہ ایمان قوی علی ہے۔ باقی رہا ذوقی مشلاً مٹا ہو رہا تو یہ صوفیہ کے اس طریقے ہی میں پایا جاتا ہے۔

## اثبات النبوة کی صورتیں

علماء نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت کے اثبات میں کئی دلیلیں بیان کی ہیں:-

پہلی دلیل جو جمہور علماء کے نزدیک معمدہ ہے وہ یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نبوت کا دعویٰ کیا اور آپ کے ہاتھ پر مجذہ ظاہر ہوا۔ پہلی بات یعنی دعوائے نبوت تو یہ متواتر ہے ایسا متواتر کہ اپنی آنکھوں سے مٹا ہو رہے کے قائم مقام ہے۔ چنانچہ اس کے انکار کی گنجائش نہیں۔ اور دوسری بات یعنی ٹھوڑا مجذہ، تو آپ کا مجذہ قرآن وغیرہ ہے۔ قرآن اس وجہ سے مجذہ ہے کہ آپ نے اس کی تحدی کی اور کسی نے معارضہ نہیں کیا اس لئے مجذہ ہے۔ اور جہاں تک تحدی کا تعلق ہے تو یہ بھی متواتر ہے کہ اس میں کوئی شبہ کی گنجائش نہیں۔ اور قرآن کریم میں تحدی کی بہت سی آیات ہیں۔ مثلاً انش تعالیٰ کا یہ قول کہ وہ اسی جیسی بات لے آئیں، یا مثلًا یہ قول کہ دس سورتیں اسی جیسی بنالاو، یا انش تعالیٰ کا یہ قول کہ ایک سورۃ اس جیسی لے آؤ۔ باقی رہایہ دعویٰ کسی نے معارضہ نہیں کیا تو اس کی دلیل یہ ہے کہ جب قرآن نے تحدی کی اور بڑے بڑے بلغار و فصحائے عرب سے اس جیسی سورت لانے کو کہا تو باوجود یہ ان لوگوں کی تعداد بطبیٰ کے سُنگ ریزوں سے زیادہ تھی، اور اس چیز کی اشاعت کے سب سے زیادہ حریص تھے جو اس کے دعوے کو باطل کر دے اور غایبت عصیت و محیت جاہلیہ کے نحاظ سے مشہور تھے، مبارکات اور ایک دوسرے پر میقت لے جاتے کی خاطر ایک دوسرے کو ہلاک کر دینے میں معروف تھے

لیکن اس کے باوجود وہ اس جیسی ایک سورت بھی پیش کرنے سے قادر ہے، یہاں تک کہ حروف کے ذریعے معارضہ کے بدلے انہوں نے تیغ آزمائی کو ترجیح دی۔ پس اگر وہ معارضہ پر قادر ہوتے تو یقیناً معارضہ کرتے۔ اور اگر معارضہ کرتے تو ہم تک تواتر سے پہنچا کیونکہ اس کے نقل کرنے کے دواعی بہت زیادہ تھے۔ (اور اسی طرح تواتر کے ساتھ پہنچا جس طرح خطیب کامنبر پر قتل کیا جانا۔ اور ان تمام چیزوں کا علم دیگر عادیات کی طرح قطعی ہے۔

۲۲

باقی رہی یہ بات کہ جس چیز کی تحدی کی جاتے اور اس کا معارضہ نہ کیا جائے تو وہ معجزہ ہے۔ اس کی دلیل معجزہ کی حقیقت اور اس کے شرائط کے بیان میں گزر جکی ہے، اور اس پر چند اعراضات ہیں۔ اول تو یہ کہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ شاید یہ تحدی ان لوگوں کو نہ پہنچی ہے جو معارضہ پر قادر ہوں، یا شاید معارضہ کو مدعا کی ہمنوائی کرتے ہوئے اس لئے ترک کر دیا ہو کہ اس کی دولت سے دافر حصہ حاصل کریں۔ دوسرا یہ کہ شاید ان لوگوں نے پہلے اس کو معمولی چیز سمجھا ہو اور گمان کیا ہو کہ آپ کی دعوت پوری ہوتے والی نہیں، اور آخر میں آپ کی شدتِ شوکت اور متبعین کی کثرت کی وجہ سے آپ سے خلاف ہو گئے ہوں، یا معاشری ضروریات کی تحصیل نے معارضہ سے روک دیا ہو۔ تیسرا یہ کہ حکمن ہے کہ معارضہ کیا گیا ہو لیکن کسی ملنگ کی وجہ سے ظاہر نہیں ہوا، یا ظاہر ہوا لیکن آپ کے اصحاب اور متبعین نے اپنے غلبہ کے وقت اس کو چھپا دیا ہو، اور اس کے آثار مثادیت ہوئی یہاں تک کہ بالکل محو ہو گیا ہو۔

اس کا اجمالی جواب تودہ ہے جو پہلے گز رچکا ہے کہ تجویزات عقلیہ علم عادی کے

منافی نہیں ہیں، جیسا کہ محسوسات میں ہوتا ہے۔ اور پہلے اعتراض یعنی یہ کہ شاید تحدی ان لوگوں کو نہ پہنچی ہو جو معارضہ پر قادر ہوں تو اس کا تفصیلی جواب اس طرح دیا جاسکتا ہے کہ مدعی بتوت اگر کوئی ایسی چیز لے آئے جو اس کے دعوے کی تصدیق کرے اور وہ اس کی تحدی سمجھی کرے اور لوگ اس کے معارضہ سے عاجز ہوں تو علم ضروری عادی حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ اپنے دعوے میں سچا ہے۔ اور اس میں قدر کرتا ہلکم کھلا سفط ہے۔ اور دوسرا اعتراض یہ کہ شاید پہلے ان لوگوں نے اس چیز کو معمولی سمجھا ہو، پھر آخر میں خلاف ہو گئے ہوں۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ضرورت عادی اور وجہانیہ کے ذریعے معلوم ہوتا ہے کہ لوگ اس شخص کے معارضہ کی طرف سبقت کریں جو کسی ایسے امر اہم میں منفرد ہوتے کا مدعی ہو جس سے اپنے معاصرین پر اسے برتری حاصل ہو۔ اور وہ لوگوں سے پیروی کرنے کو ہے اور لوگوں کی جان و مال کے متعلق حکم جاری کرے۔ اور یہ سمجھی بالدار ہست ۲۳ معلوم ہے کہ اس قسم کے امور میں کوئی شخص اس طرح اعتراض نہیں کر سکتا کہ معارضہ پیش کرنے کی طرف بالکل متوجہ ہی نہ ہو، اور اس صورت میں اس کی دلالت صرف قدرت کی بتا پر ظاہر ہے۔ کیونکہ نقوص جیکہ اس پر فطری طور پر پیدا کئے گئے ہوں پھر ان کا اس سے روک دیتا ایک ایسا امر ہے جو کہ خارق عادت ہے۔ اور یہ مدعی کے صدق پر دلالت کرتا ہے۔ اگرچہ وہ چیز جو اس نے پیش کی ہو وہ دوسروں کی قدرت میں ہو۔ اور تمیر انتراض یعنی یہ کہ شاید اس کا معارضہ کیا گیا ہو، لیکن کسی مانع کی وجہ سے ظاہر نہ ہوا ہو۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ عادت کی بتا پر معلوم ہے کہ قدرت تسلیم کرنے ہوتے معارضہ ضروری ہے۔

اسی طرح عادت کی پسپر یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس کا انہار ضروری ہے کیونکہ اسی سے مقصود پورا ہوتا ہے، اور بعض اوقات<sup>ا</sup> اماکن میں مانع کا احتمال تمام اوقات<sup>ب</sup> اماکن میں اس کے احتمال کو ضروری فراہمی دیتا ہے بلکہ ضرورت عادی کی بناء پر اس کا استفادہ معلوم ہے۔ پس اگر معارضہ کیا گیا ہو تو عادۃ اس کا مخفی رکھنا محال ہے کہ نہ مدعا کے اصحاب کی طرف سے ان کے غالب آنے کے وقت اخفا ہو سکتا ہے اور نہ ان کے علاوہ کوئی اخفا کر سکتا ہے۔ پس تمام احتمالات باطل ہو گئے اور دلالتِ قطعیہ ثابت ہو گئی۔

## اعجاز قرآن کی صورتیں

اور تم جان لو کہ متكلمین نے اعجاز قرآن کی وجہ میں اختلاف کیا ہے چنانچہ کہا گیا ہے کہ وہ نظم غریب اور اسلوب عجیب پر مشتمل ہے جو کہ عرب کے نظم و نثر کے مخالف ہے۔ جو کہ سورتوں اور قصص کی ابتدا میں اور ان کے آخر میں ہیں اور آیات کے وہ فوائل جو عرب کے کلام میں بنزٹہ سمجھ کے ہیں کہ یہ چیزیں قرآن میں اس طور پر واقع ہوئی ہیں کہ ان کے کلام میں اس کی مثال نہیں ملتی، اور وہ اس سے عاجز تھے، بعض معتبر لہ کا یہی خیال ہے اور اہل عربیہ اور جا حظ معتبری ہے کہ ہیں کہ قرآن کا بلاعنت کے اعلیٰ درجہ پر ہوتا ان تراکیب کی بناء پر ہے جن کی مثال ان کی تراکیب میں نہیں ملتی۔ اور ان کی بیانیت کے درجات اس سے قامر ہیں چنانچہ شخص عربیت اور فنون بلاعنت سے واقع ہو گا وہ اعجاز قرآن کو جان لے گا۔ اور قاصفی باقلانی کہتے ہیں کہ وجہ اعجاز دونوں امور ہیں یعنی نظم غریب

اور بلاعنت کے اعلیٰ درجہ پر اس کا فائز ہوتا۔ اور بعض کے نزدیک غیب کے متعلق خبر دینا وجہ اعجاز ہے جیسے وَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ سَيَغْلِبُونَ فِي بِصُّعَدٍ (سینین (ترجمہ: اور وہ ان لوگوں کے غلبہ کے بعد چند سالوں میں غالب ہائیں گے) اس میں اس بات کی خردی گئی ہے کہ رومی ایرانیوں پر تین سال کے درمیان تک کی درت میں غالب آجائیں گے، اور ایسا ہی واقع بھی ہوا جس طرح کہ خردی گئی تھی۔ لے بعض کے نزدیک اعجاز کی وجہ اس میں اختلاف اور تناقص کا شہر ہوتا ہے باوجود کہ اس میں طول و امتداد ہے اور اس آیت سے استدلال کرتے ہیں کہ «اگر یہ غیر ارشد کی جانب سے ہوتا تو اس میں بہت زیادہ اختلافات پائے جاتے۔ بعض کے نزدیک اس کا اعجاز صرف کی بنابر ہے یعنی عرب بعثت سے پہلے قرآن کے مثل کلام پیش کرنے پر قادر تھے لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کو اس کے معارضہ سے روک دیا۔ اس روکنے کی کیفیت میں لوگوں نے اختلاف کیا ہے۔ استاذ (ایوا سخن) جو ہم رہنمائی را اہل سنت و اجماعت میں سے ہیں اور نظام مفترضی کہتے ہیں کہ ملن کو ان کی قدرت کے باوجود اس سے روک دیا۔ اور یہ اس طور پر کہ ان کے دواعی کو معارضہ سے پھیل دیا، باوجود میکہ وہ فطری طور پر اس پر پسیدا کئے گئے تھے، خصوصاً اس حال میں کہ ان کے حق میں اسباب داعیہ بہت زیادہ تھے مثلاً یہ جملایا جانا کہ تم اس سے عاجز ہو، سرداری سے نیچے آنا راجانا اور تابع داری کی تکلیف میں بستا کیا جانا۔ اور مرضی نے جوشیوں میں سے ہے کہا کہ بلکہ ان سے وہ علم سلب کر لئے جن کی ضرورت معارضہ میں ہوتی ہے۔

## قرآن کے اعجاز میں قدر کرنے والوں کے کچھ شہابات اور اعتراضات

اول یہ کہ وجہ اعجاز کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس شخص کے لئے ظاہر ہو جو اس سے استدلال کرتا ہے اور اس میں نہیں اخلاف اس کے مخفی ہونے کی دلیل ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ اخلاف اور خفا اگرچہ کسی ایک وجہ میں ہو لیکن اس میں اخلاف اور خفا تھیں ہے۔ اور یہ ظاہر ہے کہ قرآن کریم کا مجموعہ جس بلاغت اور نظم غریب اور غیب کی خبروں پر اور علم و عمل کے لحاظ سے حکمت بالغہ پر مشتمل ہے اور اس کے علاوہ جو وجہ اعجاز بیان کئے گئے ہیں ان سب کے لحاظ سے مجرم ہے۔ اور اخلاف اگر کسی وجہ میں ہو جائے تو وہ نظروں کے اخلاف کا نتیجہ ہے، یا ان صاجان نظر کے مبلغ علم کے باعث ہے۔ یہ بات تھیں ہے کہ اگر وجوہ مذکورہ میں سے کسی ایک خاص وجہ کے اعتبار سے مجرم نہ ہو تو یہ لازم آئے کہ ان کے مجموعے کی وجہ سے بھی مجرم نہ ہو۔ اور تھیہ لازم آتا ہے کہ ان میں سے کسی ایک خاص وجہ کی بناء پر مجرم نہ ہو ۳۵۵ اور بہت سے بلیغ ایسے ہیں جو نظم یا نثر پر قادر ہیں اور دوسرے پر قادر نہیں ہیں، اور ان میں سے ایک پر قادر ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ سب پر قادر ہو، اور تھیہ بات ہے کہ ہر وہ چیز جو ہر ایک کے لئے ثابت ہو وہ کل کے لئے بھی اسی حیثیت سے ثابت ہو کوہ کل ہے۔ میں کہتا ہوں کہ یہ جواب اس بات کو مقتضی ہے کہ صرف مجموعہ قرآن مجرم ہو، اس کی کسی چھوٹی سورت کی مقدار مجرم نہ ہو۔ یہ خلاف واقع ہے۔ اس لئے کہ ایک چھوٹی سی سورت کی مقدار بھی مجرم ہے۔ جیسا کہ گزر چکا ہے۔ پس اگر تم کہو کہ جواب دینے والے کی مراد یہ ہے کہ مجموعہ قرآن ان وجوہ اعجاز کے

مجموعے کی وجہ سے مبخر ہے جو کہ بیان کئے گئے ہیں۔ اور اس کی ہر صورت ان وجوہ بیں سے کسی ایک غیر منعین وجہ کی بنا پر مبخر ہے، تو میں کہوں گا کہ اس صورت میں وہ دفعہ نہیں ہو سکتا جو کہ معرض نے کہا ہے کہ وجہ اعجاز کے لئے ضروری ہے کہ بین اوپر اپنے اعجاز کی وجہ طاہر ہیں رہتی ہے جیسا کہ تم دیکھتے ہو۔ خدا کی پناہ کہ اس کے بین اور منعین ہونے کو منوع قرار دیا جائے اور بہ نظرِ انصاف غور کرنے والے پر یہ پو شیدہ نہیں کہ اس کا منوع قرار دیا صریح مکابرہ ہے پس سمجھو۔

دوسرے اعتراض یہ ہے کہ صحابہ نے قرآن کریم کے بعض حصے میں اختلاف کیا یہاں تک کہ حضرت ابن مسعود رضی انتہتے نے فرمایا کہ فاتحہ اور موعذتیں قرآن میں سے نہیں ہیں، باوجود یہ مشہور سورتوں میں سے ہیں، اگر اس کی بلا غلط حد اعجاز تک پہنچی ہوئی ہوتی تو یہ غیر قرآن سے ممتاز ہوتا اور وہ اختلاف نہ کرتے۔ تجواب یہ ہے کہ صحابہ کا اختلاف قرآن کی ان بعض سورتوں میں ہے جو بذریعہ آحاد مردی ہے اور آحاد طلن کا فائدہ دیتے ہیں۔ لیکن مجموعہ قرآن تواتر کے دریعہ منقول ہے جو کہ یقین کا فائدہ دیتا ہے۔ پس یہ آحاد بالکل ناقابلِ التفات ہیں۔ هنری بلز ہم یہ کہیں گے کہ انہوں نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر اس کے نازل ہونے کے متعلق اختلاف نہیں کیا۔ اور نہ اس کے حد اعجاز تک پہنچ ہوئے ہونے متعلق اختلاف ہے۔ ۲۶ میں ان کا اختلاف ہے، بلکہ مخصوص اس کے قرآن میں سے ہونے کے متعلق اختلاف ہے اور یہ چیز ہمارے مقصد میں مضر ہیں۔

تیسرا اعتراض یہ ہے کہ جمیع قرآن کے وقت جب کوئی ایسا شخص جو عدالت میں ان کے نزدیک مشہور تھا کوئی آیت لے کر آتا تو اس کو بغیر ایک گواہ یا قسم کے مصحف میں داخل نہ کرتے۔ اگر اس کی بلاغت حد اعجاز تک پہنچی ہوئی ہوتی تو اس کو اس کی وجہ سے جان لیتے اور مصحف میں داخل کرنے کے لئے عدالت اور گواہ یا قسم کی ضرورت نہ ہوتی۔ جواب یہ ہے کہ ان کا اختلاف قرآن میں آیت کے مقام اور آیت کی تقدیم و تاخیر کے متعلق ہے۔ ان کے قرآن میں سے ہونے کے متعلق اختلاف نہیں ہے۔ کیونکہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اس کی قراءت میں مداہمت کرتے تھے۔ پس جس کو ایک شخص لے کر آیا تو اس کا قرآن میں سے ہونا یقینی تھا اور گواہ یا قسم کا امطا الیہ مختص نہ تیب کی خاطر تھا۔ پس کوئی اشکال نہیں نیڑا یک بیاد و آیتوں کا مججزہ نہ ہوتا ہمارے لئے مضر نہیں۔ کیونکہ مجذل لازمی ہے کہ ایک سب سے چھوٹی سورت کے مقدار ہو اور سورت کم سے کم تین آیات کی ہوتی ہے۔

اور چوتھا اعتراض یہ ہے کہ ہر صناعت کی ایک معین حد ہے کہ اس حد پر ٹھہر جاتی ہے اس سے تجاوز نہیں کرتی، اور ہر زبانے میں کسی ایسے شخص کا وجود ضروری ہے جو تمام ابناے زیان پر فائن ہو تو شاید حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اپنے ہم عصروں میں سے سب سے زیادہ فضح ہوں، اور انہوں نے ایسا کلام پیش کیا جس سے آپ کے معاصر عاجز ہے۔ اگر یہ مجذہ ہے تو ہر دشمن جو کوئی ایسی چیز پیش کرے جس کے ذریعے معاصرین پر صناعت میں فائق ہو جائے تو یہ مجذہ ہو کا اور ظاہر ہر ہے کہ یہ باطل ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ مجذہ ہر زمانے میں اسی جنس سے ظاہر ہوتا ہے جو اس زمانے کے لوگوں پر غالب رہتا ہے۔ اور وہ لوگ اس زمانے میں انتہائی بلند درجے تک پہنچ کر

اس مختار حضرت کسی بشر کے لئے پہنچا ممکن ہوتا ہے، بہاتر کہ  
 ۲۴ جب وہ لوگ ایسی چیز رکھتے ہیں جو کہ اس صناعت کی حد سے خارج ہے تو وہ لوگ  
 جانتے ہیں کہ یہ اللہ سبحانہ کی طرف سے ہے۔ اور اگر یہ حال نہ ہوتا تو قوم کے نزدیک نبی کا  
 معجزہ تحقیق ہے ہوتا مثلاً حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانے میں جادو کا رواج تھا اور  
 جادوگردوں کو معلوم تھا کہ سحر کی حد تخلیل اور اس چیز کا دم پیدا کرنا ہے جس کا تحقیقت  
 میں کوئی ثبوت نہیں۔ پھر انہوں نے دیکھا کہ عصا اپنے ہو گیا اور ان کے سحر کو جو وہ  
 تراشتے تھے نگلنے لگا تو انھیں معلوم ہو گیا کہ یہ سحر سے باہر ہے اور انہی طاقت سے  
 خارج ہے، چنانچہ وہ لوگ حضرت موسیٰ علیہ السلام لے آئے، لیکن فرعون نے اس مہربیں  
 عاجز ہونے کے باعث یہ مگان کیا کہ ان کا بڑا انکو تعلیم دیتا ہے۔ یہی حال طب کا ہے  
 کہ حضرت عیینی علیہ السلام کے زمانے میں لوگوں میں اس کا رواج غالب تھا اور وہ لوگ  
 اس میں انتہا کو پہنچ گئے تھے تجویز لوگ اس باب میں کمال کو پہنچ ہوتے تھے، ان لوگوں  
 نے جان یا کام مُردوں کا زندہ کرنا، مادرزادانہ ہے اور برس کے مریض کو تدرست کر دیا  
 فن طب کی حد سے خارج ہے بلکہ وہ انسانی کی طرف سے ہے۔

اور بلاغت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں بلند درجے پر پہنچ ہوئی  
 تھی اور اسی کے باعث وہ ایک دوسرے پر فخر کرتے تھے یہاں تک کہ انہوں نے سات  
 قصیدے کے دروازے پر لٹکا کر کھے تھے تاکہ اس کے معارض کے لئے تحدی کریں  
 اور سیر کی تائیں اس کی شہادت دیتی ہیں۔ پھر جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم وہ چیز  
 لیکر آئے جس کے مثل پیش کرنے سے تمام بلغاں عاجز رہے گے، باوجود یہ کثرت سے  
 جھگڑا اور اختلاف انہوں نے کیا، اور آپ کی نبوت کا انکار کیا، یہاں تک کہ

ان میں سے بعض کفر پر اور بعض آپ کی ثبوت کے واضح ہونے کے باعث مسلمان ہو گئے، اور بعض اسلام سے نفرت کے باوجود ذلت اور بستی کو اپنے لئے لازم کرتے ہوئے مسلمان ہوئے جیسے کمنافین۔ اور بعض وہ تھے جو لیے ریک معارضے میں مشغول ہوئے کہ صاحبانِ عقل کو اس پر ہنسی آتی ہے۔ مثلاً اس کلام کے ذریعے معارضہ کیا۔ والزارعاتِ زرع۔ فاما حاصداتِ حصداً والطاخات طحناً والطابخات طبخاً فالاكلاتِ اكللاً۔ اور ان میں بعض وہ تھے جسموں نے جنگ و خوزری کو اختیار کیا اور جان و مال اور اہل و عیال کو بلات اور تباہی کے لئے مت پیش کیا۔ پس معلوم ہوا کہ یہ یقیناً اشد سجانہ کی طرف سے ہے۔ اور پانچواں اعتراض یہ ہے کہ اس میں فقط اور معنی کے محاذ سے اختلاف ہے، حالانکہ اس سے اختلاف کی نفی اس طرح کی گئی ہے کہ اگر وہ غیر اشد کی طرف سر ہوتا تو وہ اس میں بہت زیادہ اختلاف پاتے۔ افعیٰ اختلاف کی مثال جیسے کا اعلیٰ ہم اتفاق ہے منقول معموش۔ قاسعو الی ذکر اللہ کے جملے فامصوحاً المنقول ہے جو بے کا الصوف المنشوش۔ وَقَاسِعُوا إلی ذکرِ اللہ کے جملے فامصوحاً إلی ذکرِ اللہ۔ فَرَأَیَ کا تجھارہ کے بدلے فکانت کا تجھارہ۔ اور ضربت علیہمُ الرِّتْهُ وَالْمَسْكَنَةُ کے بدلے ضربت علیہمُ الْمَسْكَنَةُ وَالرِّتْهُ ہے۔ اور معنوی اختلاف کی مثال۔ رَبَّنَا بَاعِدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا امر کے صیغہ کے ساتھ اور رب کے تذاکے ساتھ ہے، اور رَبَّنَا بَاعَدَ صِيفَ ناصی اور رب کے رفع کے ساتھ۔

پہلی صورت میں دعا اور دوسرا صورت میں خبر ہے۔<sup>۱۲</sup>

دوسری مثال ہے دیستَطِیْعُ رِبِّکَ صِیَفَ غَاب اور بارے کے صند کے ساتھ ہے اور ہل دیستَطِیْعُ رِبِّکَ خطاب کے ساتھ ہے۔ پہلی صورت میں رب کے متعلق

خبر دریافت کرنا ہے۔ اور دوسری صورت میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی حالت دریافت کرنا ہے۔ جواب یہ ہے کہ جو بذریعہ احادیث مقول ہے تو وہ مرد و دھے اور جو بذریعہ تواتر مقول ہے وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کے ضمن میں داخل ہے کہ قرآن سات حروف پر تازل کیا گیا ہے۔ ان میں سے ہر ایک کافی شانی ہے۔ پس لفظی و معنوی اختلاف اس کے اعجاز میں مخل نہیں۔

چھٹا اعتراض یہ ہے کہ اس میں الحن اور بے فائدہ تکرار ہے۔ الحن کی مثال ان ہذانِ تَسَاحِرَانِ ہے اور لفظی تکرار کی مثال وہ ہے جو سورہ رحمن میں ہے اور معنوی تکرار کی مثال حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا قصہ ہے۔  
 (الف) پہلے اعتراض کا جواب یہ ہے کہ ان ہذانِ تَسَاحِرَانِ کے متعلق کہا گیا ہے کہ کتابتوں کی غلطی ہے، کیونکہ ابو عمرو نے ان ہذین پڑھا ہے اور کہا گیا ہے کہ تثنیہ کی حالت میں اور اسماء ستر میں الْفَ کا باقی رکھنا قبائل عرب کی ایک لغت ہے۔ مثلاً یہ قول :-

۲۹      إِنَّ أَبَاهَا وَأَبَا أَبَاهَا      لَقَدْ بَلَغَ فِي الْجَنِّ غَيْتَهَا

اور اپل مدرسیہ اور اپل عراق نے ان مقامات میں اسی افت پر پڑھا ہے۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ صرف ہذان کے ساتھ مخصوص ہے کہ اس میں نوں زیادہ کیا گیا ہے اور اللف کو اپنی حالت پر باقی رکھتے ہوئے اس میں تبدیلی نہیں کی جیسا کہ آلنِ زین میں کیا گیا ہے کہ اس میں آلنِ زین پر صرف نوں کا اصناف کیا گیا اور یہا کو نینوں حالتوں میں اپنی حالت پر باقی رکھا گیا، اور یہ اس لئے کہ لفظ ہذان ایسی عرب اور بینی کے تثنیہ کے درمیان اور لفظ آلنِ زین میں عرب اور بینی کے درمیان

اختلاف کیا گیا ہے۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ یہاں ضمیر شان مقدمہ ہے، اور اس صورت میں لام حیث بتدایں ہے اور اس میں کوئی مصانوقہ نہیں اگرچہ قلیل ہو۔  
 (ب) اور دوسرے اعتراض (یعنی تکرار لفظی و معنوی) کا جواب یہ ہے کہ تکرار کے فائدے ہیں۔ ایک تو یہ کہ اس سے تحقیق معنی میں بالغہ اور تقریر کی زیادتی ہوتی ہے دوسرے اس سے اس کا اظہار ہوتا ہے کہ ایک ہی معنی کو ایسی عبارتوں کے ذریعے ادا کرنے پر قدرت حاصل ہے جو ایجاد و اطناب میں مختلف ہیں اور یہ بلاغت کے شعبوں میں سے ایک شعبہ ہے۔ تیسرا یہ کہ ایک قصہ کبھی بہت سے امور پر مشتمل ہوتا ہے تو کبھی قصہ کے بیان کرنے کا مقصد صرف بعض امور کا بیان کرنا ہوتا ہے اور بعض امور اس کے صفت میں تبعاً آجاتے ہیں اور کبھی اس کے یہ عکس ہوتا ہے۔

اور باقی دیگر معجزات حlla شق قفر، جمادات کا کلام کرنا۔ اور حرکت کر کے آپ کی طرف آنا، اور حیوانات کا کلام کرنا، تھوڑی خوراک سے بہت سے لوگوں کو آسودہ کر دینا، اور انگلیوں کے درمیان سے پانی کا اچشمہ پھوٹ پڑنا، اور غیب کی خرد دینا، اور اس قسم کے افعال بہت زیادہ ہیں جن کا احاطہ ممکن نہیں۔ تو معجزات اگرچہ ان میں سے ہر ایک متواتر نہیں ہے لیکن ان کے درمیان قدر مشترک یعنی معجزہ کا ثبوت بلاشبہ متواتر ہے۔ جیسے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شجاعت اور حاتم کی سخاوت (کہ یہ تواتر کے ساتھ ہم تک پہنچی ہے) اور یہ اثباتِ ثبوت میں ہمارے لئے کافی ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ثبوت کے اثبات کی دلیلوں میں سے دوسری دلیل جس کو معتزلہ میں سے جا حاظ نہ اور ہم میں سے امام غزالی رحمۃ

منہ پسند کیا ہے جیسا کہ پہلے بیان کردہ کلام سے سمجھا جاتا ہے کہ بتوت سے پہلے آپ کے حالات اور دعوت کی حالت میں اور دعوت پوری ہونے کے بعد آپ کے حالات اور آپ کے عظیم اخلاق اور حکیمانہ احکام اور رایسی جگہ سپیش قدیم جہاں بڑے بڑے بہادر چکیا تے ہوں ان امور سے بتوت کے ثبوت پر استدلال کیا جاسکتا ہے اور اس کی تفصیل یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مہماں دین میں اور نہ مہماں دنیا میں کبھی جھوٹ نہیں بولے۔ اگر ایک بار بھی جھوٹ بولتے تو آپ کے دشمن اس کے مشہور کرنے میں پوری کوشش کرتے۔ اور نہ آپ نے بتوت سے پہلے اور نہ بتوت کے بعد ہی کسی بُرے فعل پر افتادام کیا۔ اور آپ انتہائی فصیح تھے جیسا کہ آپ نے فرمایا کہ میں جو امع الکلم دیا گیا ہوں۔ باوجود یہ کہ آپ اُنمی تھے اور آپ نے رسالت کے پہنچانے میں طرح طرح کی مشقیں برداشت کیں۔ یہاں تک کہ آپ نے فرمایا کہ کسی بُنی کو اس قدر تکلیف نہیں دی گئی جس قدر مجھے دی گئی۔ اور اس پر عزیمت میں کوتا ہی کے بغیر آپ نے صبر کیا۔ اور جب آپ دشمنوں پر غالب آگئے اور لوگوں کی جانوں اور بالوں میں اپنا حکم تافذک نے کے لحاظ سے بلند مرتبہ پر پہنچ گئے تو اپنی پہلی حالت نہیں بدلتی بلکہ ابتدائے عمر سے آخر عمر تک ایک ہی پسندیدہ طریقہ پر قائم رہے۔ اور اپنی امت پر بہت زیادہ شفیق تھے یہاں تک کہ انش تعالیٰ کے اس قول فَلَا تَدْهَتْ نَفْسَكَ عَلَيْهِمْ حَسْرَاتٍ، اور فَلَعْلَكَ بَاخِعُ  
 نَفْسَكَ عَلَى أَثَارِهِمْ کے ذریعے خطاب کئے گئے۔ اور بہت ہی زیادہ سُنی تھے یہاں تک کہ آپ مُلاً تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ کے ذریعے تعجبیہ کئے گئے۔ اور دنیوی سامان کی طرف بالکل توجہ نہ تھی۔ چنانچہ قریش نے آپ کو مال

بیوی اور سرداری پیش کی تاکاپنے دعوے کو چھوڑ دیں لیکن آپ اس کی طرف متوجہ نہ ہوئے اور فقراء، وساکین کے ساتھ غایت درجہ تواضع کے ساتھ اور مال داروں اور ذی شرروت لوگوں کے ساتھ غایت درجہ ترف کے ساتھ پیش آئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کبھی اپنے دشمنوں سے نجھاگے اگرچہ بڑا یہ خوفت کا مقام ہوتا۔ مثلاً احمد اور راحب کے دن۔ اور یہ آپ کے دل کے قوی ہونے اور بساطن کی قوت پر دلالت کرتا ہے۔ اگر آپ کو اشتغالی کی پناہ اور حفاظت پر اعتماد نہ ہوتا جیسا کہ اشتغالی نے اپنے قول وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مَاهِ مِنَ النَّاسِ کے ذریعے اس کا وعدہ کیا تھا، تو عادة یہ محتمع ہوتا۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا حال ہمیں بدلاً اگرچہ مختلف حالات پیش آئے۔

غرض کہ جو شخص ان امور کا اور ان جیسے دیگر امور کا تشیع کرے تو اس کو معلوم ہو گا کہ ان میں سے ہر ایک علیحدہ علیحدہ اگرچہ بتوت پر دلالت ہمیں کرتے یونکے کسی شخص کا دیگر اشخاص سے مزید فضل میں ممتاز ہونا اس کے بنی ہونے پر دلالت ہمیں کرتا۔ لیکن ان کا مجموعہ یقیناً صرف اپنیا علیمِ السلام کو حاصل ہوتا ہے پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات میں ان امور کا جمیع ہونا آپ کے بنی ہونے کے عظیم دلائل ہیں سے ہے۔

ان دلیلوں میں سے تیسرا دلیل جس کو امام رازیؑ نے اختیار کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس قوم کے درمیان دعویٰ کیا جن کے پاس کوئی کتاب ہمیں تھی، اور نہ ان میں حکمت تھی بلکہ وہ حق سے اعراض کرنے والے تھے، اور یا تو بتوں کی عبادت پر مثلاً مشرکین عرب، یادین، ثبیہ اور صنعت تزویر اور

اور بے سرو پا جھوٹی باتوں کے راجح کرنے پر مثلاً یہود، یادو خداویں کی عادات اور محارم کے نکل جھوٹی باتوں کے ارتقیل کیے جائیں، یا باپ بیٹے اور شیلیت کے قالب ہونے پر بائیل تھے جیسے نصانی۔ آپ نے ان لوگوں میں دعویٰ کیا کہ میں ائمہ تعالیٰ کی طرف سے روشن کتاب اور حکمت باہرہ کے ساتھ بھیجا گیا ہوں تاکہ مکاریم اخلاق کو پورا کروں، اور لوگوں کو عقایدِ حق کے ذریعہ ان کی قوت علمیہ میں، اور اعمال صاحب کے ذریعہ ان کو قوتِ عملیہ میں کامل کروں، اور عالم کو ایمان اور عمل صاحب کے ذریعہ منور کروں۔

چنانچہ آپ نے ایسا ہی کیا اور اپنے دین کو تمام ادیان پر غالب کر دیا جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اس کا وعدہ کیا تھا۔ چنانچہ وہ کھوٹے دین کمزور رپڑ گئے اور فاسد کلام زائل ہو گئے، اور توحید کے آفتاب اور تنزیہ کے چاند اطراطِ عالم میں چک اٹھے، اور بیوت کے یہی معنی ہیں، کیونکہ نبی فرمی ہے جو نقوسِ بشری کی تکلیف کرتا ہے۔ اور دل کے ان امراض کا علاج کرتا ہے جو اکثر نقوس پر غالب ہوتے ہیں اس لئے کسی طبیب کا ہوتا ضروری ہے جو ان کا علاج کرے۔ اور جب مریض دلوں کے علاج میں مدد اور ان کی تاریکیوں کے دور کرنے میں حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ واصحابہ وبارک وسلم کی دعوت کی تاثیر کامل اور پوری تھی تو آپ کے نبی ہونے کا یقین ضروری ہو گیا کہ آپ افضل الانبیاء والرسل ہیں۔

امام رازیؒ نے مطالبِ غالیہ میں ذکر کیا ہے کہ یہ بریان ظاہر ہے کہ بریان لسمیں سے ہے، کیونکہ ہم نے بیوت کی حقیقت کے متعلق بحث کی ہے، اور ہم بیان کر کے ہیں کہ یہ ماہیت کسی کو حاصل نہیں ہوئی جیسا کہ آپ علیہ الصلوٰۃ والسلام کو حاصل ہوئی پس آپ اپنے مساوا سے فضل ہیں۔

باقی رہا بتوت کامیجزہ کے ذریعے ثابت کرنا تو یہ بریان ان ہے۔ اور یہ دلیل بتوت کے ثابت کرنے میں حکما، کے طریقے کے قریب ہے؛ اس لئے کہ اس کا حاصل یہ ہے کہ لوگ اپنے معاش و معاد میں ایک ایسے شخص کے محتاج ہیں جس کی تائید انش تعالیٰ کی طرف سے کی گئی ہو۔ اور وہ ان لوگوں کے لئے ایسا قانون وضع کرے جو دونوں جہان میں ان کی سعادت کا ذریعہ ہو۔

یہ دوسرا مقالہ فلاسفہ کی ذمہت میں اور ان کے علوم کی حمارست اور ان کی کتابوں کے مطالعہ سے جو ضرر ممکن ہوتا ہے اس کے بیان میں ہے۔

## تمہست



ادارہ مجددیہ کی جملہ مطبوعات

- اثبات النبوة
  - عمدة الفقه حصص سوم
  - عمدة الفقه حصص چارم
  - حضرت مجدد الفتناني
  - حضرت مجدد الفتناني
  - حيات سعيدية
  - رساله تہلیلیہ
  - ریڈیو تقاریر
  - زبده الفقه حصص اول
  - زبده الفقه حصص دوم
  - زبده الفقه حصص سوم
  - زبده الفقه حصص چارم
  - شرح رباعیات
  - طریقہ حج اور دعائیں
  - عدۃ السلوک
  - عمدة الفقه حصص اول
  - عمدة الفقه حصص دوم
  - ادارہ مجددیہ، ۲/۵، ایچ، ناظم آباد ۳ کراچی
  - مکتوبات حضرت مجدد الفتنانی فارسی
  - مکتوبات حضرت مجدد الفتنانی آرڈر و ترجیہ
  - مکتوبات مخصوصیہ فارسی ہرسہ دفتر
  - مکتبات مخصوصیہ دفتر اول
  - مکتبات مخصوصیہ دفتر دوم
  - مکتبات مخصوصیہ دفتر سوم
  - مکاشفات عینیہ
  - بہایت الطالبین



